



Abhandlungen aus dem Iahrbuch der Leo-Gesellschaft 1893.

1206

## Seben und Schriften Ernest Renan's.

Don

Prof. Dr. Stephan Pawlicki

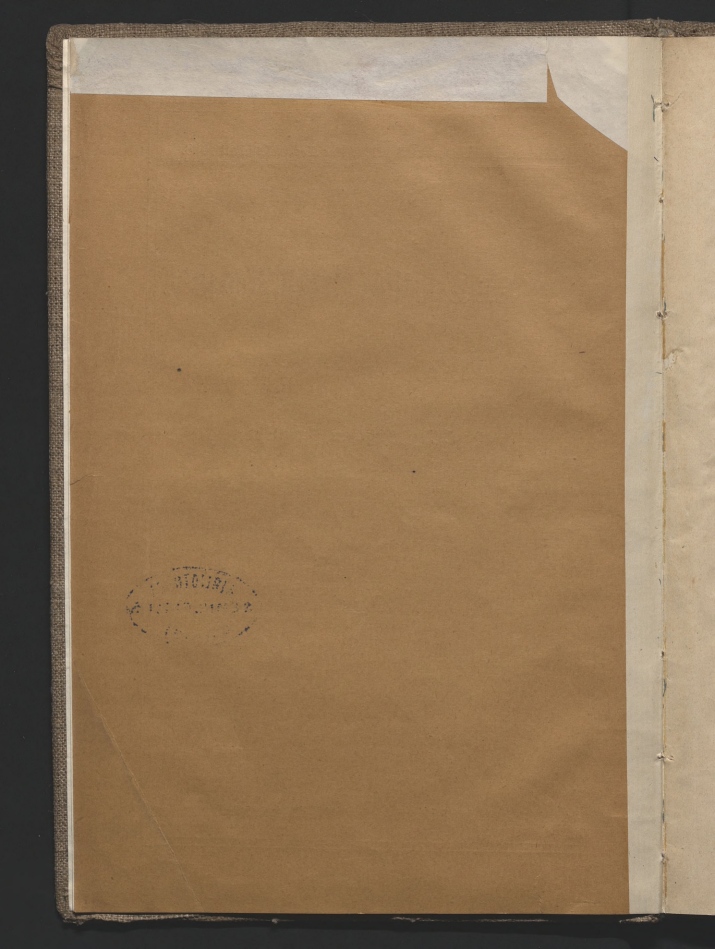
in Krafau



301

Wien 1894.

Selbstverlag der Leo-Gesellicaft. - "St. Norbertus" Buch und Runfibruderei.



Nº 1206.

## Seben und Schriften Ernest Renan's.

Don

Prof. Dr. Stephan Pawlicki

in Arafau.





Wien 1894.

Selbstverlag der Leo-Gesellichaft. - "St. Norbertus" Buch: und Runftbruderei.







## Teben und Schriften Ernelt Renan's.

Bon Professor Dr. Stephan Pawlicki in Krakan.

Gif eber ein Sahr ift verflossen seit dem Tode Renan's und seinem mit großem Gepränge veranstalteten Begräbniß. Viel gehaft und auch viel bewundert, hat kein zweiter frangosischer Schriftsteller in diesem Sahr= hundert einen ähnlichen Sturm theils leidenschaftlichen Widerspruches, theils jubelnden Beifalls hervorgerufen. Aus früheren Zeiten kann nur Voltaire in dieser Sinsicht mit ihm verglichen werden. In später Butunft wird auch Renan wahrscheinlich einen unparteiischen Biographen finden, der seine Borzüge und Mängel, seine Verdienfte und Irrthumer, seinen Ginfluß auf die Gegenwart und seine Bedeutung für kommende Geschlechter sine ira et studio abwägen und mit ruhiger Sand Licht und Schatten vertheilen wird in der Darstellung dieser bedeutenden litterarischen Erscheinung. Beute ift dies fast unmöglich, da sein wissenschaftlicher Nachlaß, namentlich der lette Band feiner umfangreichen » Geschichte bes Bolfes Ifrael« und der zweite Theil seiner » Geschichte ber semitischen Sprachen« noch nicht erschienen sind; und dann hat er bei Lebzeiten zu viele heilige Gefühle beleidigt, zu wichtige, mit unserer politisch=socialen Eristenz verflochtene Intereffen angetaftet, zu bedeutende Wahrheiten bespöttelt und der Berachtung preisgegeben, als daß ein Katholik oder überhaupt ein edel fühlender Mann ohne Schmerz und Bitterkeit sein litterarisches Schaffen und Treiben besprechen könnte. Und doch barf er nicht mit Stillschweigen übergangen werden, am wenigsten in unserer Leo-Gesellschaft, die ja aus der Förderung philosophischer und theologischer Studien eine ihrer Hauptaufgaben gemacht hat. Er hat in ber That einen mächtigen Ginfluß auf die Gegenwart ausgenbt und wird in antichriftlichen Kreisen als Theologe und Philosoph hoch gepriesen. Was besonders Frankreich anbelangt, so hat er durch den Karbenglanz seiner Sprache, meisterhafte Ausnützung aller schriftstellerischen Motive, Rlarheit der Sate und Reichthum der Gedanken, blendende Gin= bildungstraft und erstaunliche Fülle komischer Einfälle eine Berühmtheit erlangt, wie fie keinem Zweiten zu Theil geworden ift. Feine Renner

behauvten, daß fein Styl geradezu unnachahmlich fei und einzig dastehe in der frangösischen Litteratur. 1) Fügen wir noch hinzu seine bewundernswerthe Geschicklichkeit, schroffe Gegenfätze vermittelst feiner Ruancen allmählig in einander übergehen zu laffen und wiederum in ganz einfache Gegenstände erschreckliche Widersprüche hineinzutragen, so kann es uns nicht Wunder nehmen, daß bei der jedem Franzosen angeborenen Empfänglichkeit für den Reiz der schönen Phrase Renan sogar in solchen Kreisen Bewunderer gefunden hat, welche seine philosophischen und religiösen Ansichten nicht theilen ober geradezu verwerfen. So nennt z. B. der katholisch gesinnte Eugen Melchior de Boguë sein Grab eine tiefe Unterbrechung für den Entwicklungsfortschritt der Geister und vergleicht ihn mit einem weit= schattigen Baume, nach deffen Falle sich neue Aussichten in die Ferne eröffnet haben; er glaubt sogar, daß er dem menschlichen Geiste ein dauerndes Merkmal aufgedrückt habe und daß nach vielen Jahrhunderten ein neues Geschlecht von Sumanisten ihn wie einen zweiten Plato bewundern werde. 2)

Wenn felbst ein de Voauë mit solcher Hochachtung von dem Hingeschiedenen spricht, ist es ganz natürlich, daß fast alle Zeitschriften lange Abhandlungen über ihn brachten und viele Journale ganze Nummern seinem Andenken widmeten; daß ein so feiner, geistreicher Kritiker, wie Julius Lemaître, ihn seinen ehrwürdigen Meister nennt und allen Ernstes behauptet, die gütige und weise Vorsehung habe ihn absichtlich erschaffen und großgezogen, um dem menschlichen Gemüthe den verlorenen Frieden wieder= zugeben und zwei früher unvereinbare Gegenfäte - res olim dissociabiles - wissenschaftliches Denken und chriftliches Gefühl auf immer aus= zuföhnen. 3) Mit ähnlicher Begeifterung preift Emil Faguet ben Berftorbenen; er sei, wenn nicht der größte, so jedenfalls der originellste, anziehendste und im böchften Grade verführerische Denker unseres Sahrhunderts gewesen, der geschmeidigste Beift, den es seit Plato gab, eine Art chriftlicher Posi= tivist. 4) Diese überschwänglichen Lobesergüsse bestätigen nur, was seit langer Zeit allgemein bekannt war, daß eine unübersehbare Zahl von Anhängern aus allen Ländern und Bölfern unter dem Zauberbanne Renan's ftand und daß eine neue fteptisch-sentimentale Geiftesftrömung von ihm ausging, der sogenannte Renanismus, der ihn als seinen wissenschaftlichen Meister verehrt und durch die Verwirklichung seiner Ideen eine neue Umgestaltung der höchsten Ziele der Menschheit herbeizuführen bestrebt ift. Eine kurze Darlegung seines Lebens und seiner wissenschaftlichen Leiftungen, haupt= fächlich aber seiner philosophischen und religiösen Ansichten, durfte demnach, so hoffe ich, eine zeitgemäße und auch nicht ganz unintereffante Aufgabe fein.

I

r

t

e

11

11

11

5

3=

1;

8

1,

i=

11

0

er

t=

Ernest Renan wurde am 27. Februar 1823 in jenem Theile der Bretagne geboren, wo in ftiller Abgelegenheit vom Alles zersetzenden Treiben der stolzen Weltstadt an der Seine, auch nach den Stürmen der großen Revolution, chriftlicher Glaube und ftrenge, alte Bucht sich am reinsten bewahrt hatten. In seinem schönen Buche »Erinnerungen aus meiner Kindheit und Jugend«, 5) das leider hier und dort leichtfertigen Spott und recht ungesunden Stepticismus offen gur Schau traat, ichilbert er in anmuthiger Beise seine Vaterstadt Tréguier, einen ehemaligen Bischofssitz mit schöner Kathedrale und gothischen Kreuzgängen, mit ehrwürdigen Domherrnpaläften und altersgrauen Klöftern, einstens voll reli= giösen Lebens und imposanter Feierlichkeiten, jett einsam und veröbet und doch so vornehm und erhaben, im Bergleich mit dem flachen, neumodischen Alltagsleben der Nachbarftädte, die mehr von Sandel und Verkehr begünftigt, in raschem Aufblühen begriffen sind. Dort verbrachte er seine ersten Jahre in ärmlichen Verhältniffen. Der Vater war Schiffscapitan und wurde eines Tages am Meeresgestade todt aufgefunden. Die Mutter vermochte nur mit knapper Noth — er war das jüngste ihrer Kinder — für seinen Unterhalt zu sorgen; seine nächsten Anverwandten, größtentheils Aleinbürger ober Matrosen, lebten ebenfalls in drückender Armuth. Im geistlichen Convict seiner Baterstadt lernte er etwas Latein nach alter Methode (und bas war die gute, pflegte er oft zu sagen), außerdem Mathematik und französische Litteratur. In feinen » Erinnerungen « schildert er mit großer Wärme diese Unterrichtsweise und vergleicht sich und seine halbbarbarischen Gefährten mit jungen Germanen aus der Zeit Carl's d. Gr., die ebenfalls durch Latein und geiftliche Zucht für die Civilisation gewonnen wurden. Bielleicht dürfte nach unseren Begriffen der wissenschaftliche Gehalt dieser Erziehung etwas zu leicht befunden werden, aber ihr moralischer Werth war aus= gezeichnet, und Renan spendet demselben seine volle Anerkennung. Von seinen Lehrern schreibt er: »Sie suchten aus uns hauptfächlich brave Menschen zu machen« 6) und an einer anderen Stelle macht er das beherzigenswerthe Geftändniß: »Alles, was man von clericalen Sitten berichtet, entbehrt meiner eigenen Erfahrung zu Folge jeglichen Grundes. Ich habe dreizehn Jahre unter den Händen von Prieftern zugebracht und auch nicht einen Schatten von Aergerniß gefehen. Ich habe stets nur gute Priefter gekannt«. 7) Er war damals ein gläubiger, frommer Anabe und preift in wahrhaft künstlerischen Ergüssen das einfache, genügsame Leben seines engeren Baterlandes, die reinen Sitten der Bevölkerung, ihre fröhlichen Wallfahrten und rührenden Seiligenlegenden, ihre poetische Stimmung, Trenherzigkeit und Heiterkeit des Gemüthes trot materieller Nothlage und peinlicher Entbehrungen.

Wäre es nach seinem und seiner Mutter Wunsche gegangen, so hätte er im theologischen Seminar zu Saint Brienc seine Studien fortgesetzt, dann die Priesterweihe erhalten und endlich sein Leben als Domherr oder Generalvicar in der geliebten Bretagne beschlossen. »Ich war zum Priester geboren, « sagt er von sich selbst, »wie Andere zu Richtern oder Soldaten geboren werden «. \*) Es war damals sein höchster Ehrgeiz, und seine Ansverwandten wünschten für ihn nichts Bessers. Es kam indessen anders. Durch göttliche Fügung ward dem unbemittelten Knaben eine unerwartete Gelegenheit zu Theil, seine reichen Talente zum Dienste der Kirche in glänzender Weise auszubilden.

Er stand in seinem sechzehnten Lebensjahre, als der junge Abbe Dupanloup, später eine Zierde des frangofischen Spiffopats, ihn nach Paris kommen ließ. Vor Kurzem zum Rector des kleinen Seminars Saint Nicolas du Chardonnet ernannt, wollte er das vom damaligen Grz= bischof de Duélen in ihn gesetzte Vertrauen glänzend rechtfertigen und das heruntergekommene Inftitut zu einer Muftererziehungsanftalt für das katholische Frankreich erheben. Großartig in Allem, was er that, faßte er den Entschluß, nicht nur armer Leute Kinder zu tüchtigen Geiftlichen auszubilden, sondern mit ihnen zugleich die Nachkommen der höchsten Adels= geschlechter zu wahrhaft civilifirten, chriftlich gesinnten Menschen zu erziehen. Die reichen Zöglinge sollten das Geld dazu hergeben und feine, welt= männische Sitten; die armen durch Fleiß und Ausdauer Jenen als Muster dienen und dafür sich auftändige, elegante Umgangsformen aneignen. Alle zusammen sollten dieselbe chriftliche Bildung erwerben, mit gründlicher claffischer Unterlage und vielseitig entwickeltem litterarischen Geschmack. Es unterliegt keinem Zweifel, daß dieser schön durchdachte und energisch auß= geführte Plan glänzende Früchte zu Tage fördern mußte, so lange er sich in den händen eines genialen Weltmannes und Pädagogen befand. Du= panloup war beides zugleich. Durch seine Geburt (er war befanntlich der natürliche Sohn eines französischen Herzogs), seine ausgezeichnete Erziehung, seine Bekehrung des sterbenden Tallegrand, war er in aristokratischen Kreisen ungemein beliebt und bekam Geld und junge Herren, so viel er verlangte. Die armen Zöglinge suchte er in allen Diöcesen auf, stets die tüchtigsten bevorzugend. Ueberall hatte er in Frankreich und sogar im benachbarten Savoyen seine Agenten. Raum erfuhr er, daß Renan in Tréguier eine glänzende Jahrescenfur erhalten hatte, als er ihn nach Paris kommen ließ, und so fand fich dort der junge Bretone am 7. Sep= tember 1838 ein, ebenso verblüfft und von Allem, was ersah, außer Fassung gebracht, als wenn er plöglich von Tahiti oder Tombuktu nach Europa versett worden wäre.

Sollen wir seinem Buche Glauben schenken, so waren seine ersten Eindrücke nichts weniger als angenehm. Das neue Leben kam ihm oberflächlich vor; die Religion erschien ihm nicht mehr so ehrwürdig, als vor= mals in Tréquier; die frommen Uebungen hatten ein geziertes, manierirtes Aussehen. Ein heftiges Heimweh überfiel ihn, wie so viele Andere, die ebenfalls aus entlegenen Gegenden nach dem glänzenden Colleg gebracht worden waren. Einige ftarben an gebrochenem Herzen, Andere kehrten zurück; Renan büßte die Uebersiedlung mit einer schweren Krankheit. Er pflegte später in diesem Umstande den ersten Anstoß seiner Entfremdung vom Glauben zu finden und wenn auch dabei eine ftarke Uebertreibung mit unterläuft, so kann doch nicht geleugnet werden, daß die wohlgemeinte Absicht Dupanloup's auch manchmal ihre miglichen Folgen haben mußte und dies umsomehr, je plöglicher diese Verpflanzung von halbeivilisirten Jungen in einen viel höheren Culturzustand vorgenommen wurde ohne behutsame Vermittlung, ohne Beobachtung der gewöhnlichsten Vorsichts= maßregeln. Die Erziehungsweise in Saint Nicolas war wohl humanistisch glänzend, vermochte aber nicht immer die religiöse Entwicklung in ent= sprechender Weise zu fördern. Obwohl Dupanloup Alles that, was in seinen Kräften stand, ohne sich zu vervielfältigen, konnte er doch nicht allen geistigen Bedürfniffen seiner zweihundert Zöglinge gerecht werden, immer von unzähligen Geschäften in Anspruch genommen und in regem Berkehr mit der höchsten Pariser Gesellschaft. Tropdem nahm er sich des verlassenen Renan liebevoll an, sprach ihm Muth zu und unterftützte ihn auf jede mögliche Beise. Wenn auch in späteren Zeiten ber Schüler zu seinem ehemaligen Vorgesetzten keine besonderliche Zuneigung fühlte, da ihre beider= seitigen Stellungen und Charaftere viel zu verschieden waren, so hat er doch sein Bild aus diesen Jahren mit warmen, feingemischten Farben liebevoll entworfen. In der That verdankte er ihm Alles, was für seine weitere Entwicklung maßgebend war, nicht nur den Aufenthalt in Paris und eine tüchtige classische Bildung, sondern auch die Aufnahme in die philosophische Vorbereitungsschule von Issp. »Bis dahin, « sagt er, »hatte ich in einer Katakombe gelebt, die nur von rauchenden Lampen erhellt war, jett sollten mir Sonne und Licht gezeigt werden «. 9)

r

11

h

)=

a

Dupanloup war bekanntlich ein ausgezeichneter Pädagog. Groß sind seine Verdienste auf fast allen Gebieten des kirchlichen und politischen Lebens, aber am größten war er in der schwierigen Erziehungskunst. Noch im späten Alter überwachte er mit ungeschwächtem Eiser sein kleines Seminar in Orleans, das unter seinem Hirtenstabe mächtig aufblühte und alle ähnlichen Anstalten, besonders in den griechischen Studien, weit hinter sich ließ. Was für ein feuriger Geist muß er damals gewesen sein, als er

die Leitung der Schule zu St. Nicolas übernahm, bald nachdem er zum Priefter geweiht worden und alle Talente seiner reich ausgestatteten Natur der frangösischen Jugend zu widmen beschloß. Recht anmuthia stellt ihn Renan dar im Rreise seiner Zöglinge, wie sie jeden Abend mit gespannter Aufmerksamkeit seinen geistreichen Conferenzen lauschten und gibt dann sein Urtheil über seine Thätigkeit in folgenden magvollen Worten ab: »Er war ein unvergleichlicher Anreger. Er wußte aus jedem seiner Zöglinge die gange Summe von Leiftungen, deren er fähig war, herauszubringen; darin tam ihm Niemand gleich. Jeder von seinen zweihundert Schülern eriftirte besonders in seinem Gedanken; für jeden war er der stets gegenwärtige Erwecker, der Beweggrund zum Leben und Arbeiten. Er glaubte an das Talent und machte daraus die Grundlage seines Glaubens. Er wiederholte oft, daß der Werth jedes Menschen im geraden Verhältniß zu seiner Bewunderungsgabe stehe. Seine eigene Bewunderung war nicht immer gehörig durch die Wiffenschaft erleuchtet; fie floß indeffen aus einer großen Wärme des Gemüths und aus einem Herzen, welches wahrhaft von der Liebe zum Schönen ergriffen war. Er war der Billemain der katholischen Schule und unter den Laien war es Villemain, den er am meiften liebte und am besten verstand. Jedesmal, wenn er mit ihm zusammengekommen war, erzählte er uns die Unterhaltung, die er mit ihm gehabt hatte, mit Ausdrücken der innigsten Sympathie. « 10)

Als Renan das kleine Seminar zu St. Nicolas verlaffen jollte, war er schon himmelweit verschieden von dem einfachen, ehrlichen, frommen, aber auch plumpen und ungebildeten Bretagnerjungen, der vor drei Jahren nach Paris gekommen war. Er hatte die moderne französische Litteratur die in seiner Heimath gänzlich unbekannt war, begierig in sich aufgenommen. Manchem dürfte es sich heute etwas sonderbar ausnehmen, daß in einer Diöcesananstalt, die Saint Nicolas doch immer bleiben wollte, alle geiftigen Strömungen bes damaligen Frankreich ihren Wiederhall fanden. »Obwohl Saint Nicolas, « sagt Renan, »den Anspruch erhob, ein für alles Geräusch der Außenwelt abgeschlossenes Aspl zu bilden, so war es tropbem zu dieser Zeit das glänzenoste und weltlichste Saus in der Saupt= stadt. Paris tam in Fülle zu ben Fenstern und Thuren herein, gang Paris, ohne seine Verderbniß, wie ich mich beeile hinzuzufügen, Paris mit seinen Rleinigkeiten und seinen Brogen, seiner Rühnheit und seinen Moden, seiner revolutionären Kraft und seiner matten Weichlichkeit. Meine alten Priefter in der Bretagne verstanden Mathematik und Latein weit beffer, als meine neuen Lehrer, aber sie lebten in Ratakomben ohne Licht und Luft. hier dagegen zog die freie Luft des Jahrhunderts ungehindert ein und aus. « 11)

Man las in der That nicht nur De Maistre, sondern auch Lamar= tine und Victor Sugo; einzelne Abschnitte der französischen Geschichte wurden nach Michelet vorgetragen. Dupanloup war nämlich nicht blos ein feiner Weltmann und in der neueren Litteratur wohl bewandert, sondern selbst ein Meister im Schönschreiben. Er behandelte folglich seine Zöglinge, als wenn fie Alle hätten Dichter, Redner ober Schriftsteller werden sollen. So fam es, daß Renan die Nächte nicht schlafen konnte, weil Victor Hugo und Lamartine seinen Ropf anfüllten, und er das sonderbare Geständniß ablegt, daß nach einiger Zeit sich ihm Etwas bis dahin ganz Unbekanntes offenbarte. »Die Worte Talent, Glanz, Berühmtheit bekamen für mich einen Sinn. Ich war verloren für das bescheidene Ideal, das meine alten Lehrer mir eingeprägt hatten; ich war auf ein Meer gerathen, wo alle Stürme und Strömungen bes Jahrhunderts ihren Rückschlag ausübten. Es ftand geschrieben, daß diese Strömungen und Stürme meine Barte nach Geftaden treiben sollten, wo meine alten Freunde mich nur mit Schrecken wurden landen sehen. « 12)

11

e

e

2

11

II

r

d

Höchst wahrscheinlich liegt etwas Uebertreibung in diesen Worten. Im Alter, als der Verfaffer sie niederschrieb, leidet das geistige Auge. ähnlich dem leiblichen sehr oft an Fernsichtigkeit und verlegt spätere Ereigniffe, besonders Stimmungen, in frühere Zeiten. Daß dem wirklich so fei, erhellt aus folgender Meußerung, in der Renan das Endergebniß feiner Symnasialstudien und ihren Einfluß auf seine weitere Entwicklung zusammen= faßt: »Während dreier Jahre war ich dieser tiefen Ginwirkung ausgesett, die in meinem Wesen eine vollständige Umwandlung herbeiführte. Dupanloup hatte mich im eigentlichen Sinne des Wortes verklärt. Aus dem armen fleinen Provinzialen, der recht schwerfällig in feiner Scheide ftak, hatte er einen offenen und thätigen Geift hervorgerufen. Allerdings fehlte etwas meiner Erziehung und so lange ich mich mit ihr behelfen mußte, fühlte ich stets eine gewisse Leere in meinem Gemüthe. Es gebrach mir an positiver Wiffenschaft, an der Idee einer fritischen Erforschung der Wahrheit. Dieser oberflächliche Humanismus ließ während dreier Jahre in mir das Nachdenken feiern und zur felben Beit zerftorte er die ursprüngliche Ginfalt meines Glaubens. Mein Chriftenthum erlitt eine große Einbuße, obwohl sich noch Nichts in meinem Gemüthe regte, was man einen Zweifel hätte nennen fönnen. Jedes Jahr mährend der Ferienzeit begab ich mich in die Bretagne und trot mancher Verwirrung fand ich mich doch im Ganzen so wieder, wie meine ersten Lehrer mich geformt hatten. « 13)

Nun, ich glaube, daß es wenige Abiturienten gibt, die im neunzehnten Lebensjahre, so alt war damals Renan, nach Beendigung ihrer Shunafial-studien sagen können: Wir sind dieselben! unser Herz ift so rein, wie

vormals! Da wird der Leser mit Recht fragen dürsen, ob Dupanloup's Erziehungsweise überhaupt so schlecht war und so schädliche Folgen haben konnte, wenn ein Paar Tage Ausenthalt im stillen, alterthümlichen Tréguier, ein Paar Spaziergänge am heimathlichen Meeresstrande hinreichten, um Renan sich wiederfinden zu lassen jungen, guten Bretonen, den frommen Erinnerungen seiner Kindheit treu zugethan. Hier ist nur eins von zwei Dingen möglich: entweder täuschte er sich damals über den wahren Zustand seiner Seele oder er wollte im Alter seinen späteren Bruch mit dem Glauben auf irgend eine annehmbare Weise beschönigen und malte deshalb die Schattenseiten der Dupanloup'schen Erziehung (kein menschliches Unternehmen ist von ihnen ganz frei) mit etwas grellen Farben aus. So viel steht indessen sest, daß er sich ohne Bedenken dem Priesterstande widmen zu können glaubte, und er kehrte im Herbste 1841 nach Paris zurück.

Das Pariser Diöcesanseminar zerfällt bekanntlich in zwei gesonderte Lehranstalten, die philosophische Vorbildungsschule zu Isin und das theologische Seminar von Saint Sulpice. Beide stehen unter der Leitung ber berühmten Sulpicianer-Congregation, welche im Jahre 1640 vom gottseligen Abbe Dlier gestiftet, die Heranbildung von tüchtigen Weltpriestern als ihre Hauptaufgabe betrachtet. Heute noch besitzt fie in Ranada blühende Ordenshäuser und ist dort eine der Hauptstützen der frangösischen Nationali= tät; in Frankreich dagegen wurde sie durch die große Revolution, wie fast alle damaligen chriftlichen Stiftungen, zersprengt und erft Napoleon, damals noch erster Consul, beauftragte den P. Emmern, einen der wenigen Uebriggebliebenen, die Gesellschaft zu reconstruiren. Seit dieser Zeit befindet sich die Erziehung des Pariser Clerus in ihren Händen; anstatt jedoch, wie früher, ihre Zöglinge in die Vorlefungen der Sorbonne zu schicken, geben die Patres den Unterricht zu Hause, der natürlich, wie jedes studium domesticum, etwas mangelhaft bestellt ist. Ihre Tugenden bagegen sind die alten geblieben und Renan spricht von ihnen stets mit der größten Bewunderung. »Saint Sulpice ift vor Allem eine Schule der Tugend. Hauptfächlich durch seine Tugend ist es ein altehrwürdiger Gegenstand. gleichsam versteinert seit zweihundert Jahren. Biele meiner Urtheile über= raschen die Welt, weil sie nicht gesehen hat, was ich gesehen habe. In Saint Sulpice habe ich wohl enge Gedanken angetroffen, das gebe ich zu, aber daneben mahre Bunder von Güte, Demuth, perfonlicher Entjagung, deren nur unsere Rasse fähig ist. Das, was in Saint Sulpice an Tugend vorhanden ist, würde ausreichen, die Welt zu regieren und deshalb bin ich schwierig geworden für Alles, was ich anderswo angetroffen habe. Unter den Laien bin ich nur einem Menschen begegnet, der mit Jenen verglichen

r,

n

n

n

5

11

H

)=

g

11

e

i=

ft

h

ie

n

n

D

).

4

er

11

zu werden verdient, es war Damiron. <sup>14</sup>) Diejenigen, welche ihn gekannt haben, können sich einen Begriff von einem Sulpicianer machen. Die Meisten werden nie erfahren, was diese alten Schulen des Schweigens, des Ernstes und der Hochachtung für große Schätze in sich bergen, die genügen, um das Gute in der Menschheit aufzubewahren.« <sup>15</sup>) Wir wollen eine gewisse beabssichtigte Einseitigkeit, die der Versasser gerne zur Schau trägt und die manchen Leser unangenehm berühren muß, ihm nicht zu strenge anrechnen und auch nicht darüber streiten, ob nicht außerhalb von Saint Sulpice ähnliche Tugenden, sei es in Frankreich, sei es in andern Ländern, sich nachweisen ließen; jedenfalls macht dieser warme Herzenserguß seiner Danksbarkeit alle Ehre.

Unter solchen Leitern begann Renan seine philosophischen Studien zu Sify. Den zweijährigen Aufenthalt daselbst hat er mit heiteren Farben geschildert als eine annuthige, fröhliche Idylle. Im ehemaligen Landschloffe der Königin Margot, ersten Gemahlin Heinrich's IV., 16) inmitten eines schattigen Parkes, vollbrachten die jungen Alummen ihren Lehrcurfus. der neben wissenschaftlicher Beschäftigung auch geistliche Uebungen umfaßte. Der Vorstand und die Professoren müssen auf Renan einen tiefen und wohl= thuenden Eindruck gemacht haben, da er ihnen in seinen »Erinnerungen« recht anziehende Seiten gewidmet hat, aus denen eine ganze Reihe auß= drucksvoller, liebenswürdiger Röpfe hervorschaut. Man lebte in Gintracht und Anhänglichkeit, las und disputirte, machte lange Spaziergänge und unterhielt sich viel in freier Luft; fromme Uebungen und zwangloser Gedankenaustausch gaben dem ruhigen, beschaulichen Leben einen ganz eigenthümlichen Reiz. Und doch hätten wir an diesem lichten Bilde, das uns der dankbare Schüler hinterlaffen hat, gar Manches auszusetzen. Wenn wir vom Superior Goffelin absehen, der einige tüchtige historische Arbeiten veröffentlicht hat, 17) so waren die übrigen Professoren wohl edle, fromme, recht liebenswürdige geiftliche Herren, aber unbedeutende Gelehrte. Reiner von ihnen hat weder in der Litteratur, noch in irgend einer Wiffenschaft eine Spur seines Wirkens hinterlaffen. Das war ein großes Uebel zu einer Zeit, wo an weltlichen Lehranftalten Cousin, Buizot, Villemain und jo viele Andere glänzten und nicht nur Frankreich, sondern ganz Europa mit Bewunderung erfüllten. Es ift nicht gut, wenn der Clerus eine weniger gründliche Bildung als die Laien empfängt; eigentlich sollte er gelehrter fein, um seine erhabene, vielseitige Lebensaufgabe hinreichend erfüllen zu tönnen; da aber dieses Ideal sich nur selten erreichen läßt, so muß seine Bilbung wenigstens gleichen Schritt halten mit der aller übrigen Gelehrten und seine Lehrer dürfen in keinem Falle hinter ihren weltlichen Collegen zurückbleiben. Das war aber leider in Isin der Fall, wo die Naturwissen= schaften auf unverzeihliche Weise vernachlässigt wurden und besonders der Unterricht in der Physik ohne allen Erfolg blieb, da der Prosessor, ein ziemlich überspannter Mystiker, nicht nur von seiner Wissenschaft, die er dociren sollte, sehr wenig hielt, sondern die menschliche Vernunft überhaupt sehr gering schätzte. Uebrigens legen die Sulpicianer kein großes Gewicht auf weltliche Lehrfächer, und ihrem Beispiel solgen die meisten geistlichen Orden und Vischöse in Frankreich. Die exacten Wissenschaften werden als ein malum nocessarium betrachtet, das man nun einmal als Vorsbereitung zur Theologie durchmachen muß, aber sie werden in homveopathischen Dosen verabreicht, saumselig, ohne Begeisterung und gründliche Vorbereitung. Der erwähnte Prosessor der Physik, Pinault, schlief manchmal während des Vortrages ein; in seinem Laboratorium herrschte weder Ordnung, noch Keinlichkeit.

Noch schlimmer war es mit der eigentlichen Philosophie bestellt, die nach der dreibändigen sogenannten Philosophia Lugdunensis vor= getragen wurde. Renan rühmt das damals ichon fechzig Sahre alte Buch wegen seines »Achtung gebietenden Rationalismus« und freut sich, daß es auftatt »der barbarischen und findischen Scholaftik des XIII. Jahrhunderts, bei ahe überall in den Seminarien im Gebrauch war, zum großen Alergerniß der neukatholischen Schule, welche das Buch für gefährlich und sinnlos hielt«. 18) Er behauptet sogar, daß er ihm die Klarheit seines Geistes verdanke und die Leichtigkeit, jeden zu behandelnden Gegenstand gut einzutheilen. Daß das Buch in einer klaren Sprache verfaßt ift und mehrere Abschnitte gar nichts Austößiges enthalten, will ich gern zugeben; daß es nichtsbestoweniger sehr gefährlich sei, wird Jeder eingestehen, der es in den Händen gehabt hat. Schon sein Ursprung ift im höchsten Grade verdächtig. Es wurde zugleich mit einem Handbuch der Theologie auf Bunsch des Lioner Erzbischofs de Montaget, eines eifrigen Jansenisten, vom P. Valla, Priefter des Dratorium, gegen Ende des vorigen Sahr= hunderts ausgearbeitet. 19) Da der Lioner Erzbischof als Primas von Frankreich einen weitreichenden Ginfluß besaß, so wurden beide Werke in vielen Seminarien eingeführt und als Compendien zu Vorlesungen benützt. Allein die Theologia Lugdunensis wurde ichon 1792, vier Sahre nach dem Tode des Erzbischofs auf den Inder gesetzt und verschwand aus den katholischen Schulen. Dafür hielt sich die Philosophia Lugdunonsis desto länger, erlebte zahlreiche Auflagen und war etwa bis um die Mitte unseres Jahrhunderts in öffentlichem Gebrauch. Sie trägt einen gemäßigten Cartesianismus vor, wie er im vorigen Sahrhundert in Frantreich üblich war, nur in einigen Fragen erklärt sie sich offen für Male= branche ober läßt wenigstens ihre Sympathien für ihn zwischen ben

er

er

pt

Ht

en

ils

r=

D=

he

nte

oie

r=

ich

es

ts,

en

es

nd

11;

er

uf

111

r=

in

zt.

re

nd

ım

en

If=

e=

en

Zeilen durchblicken. <sup>20</sup>) Zu diesem etwas schalen Aufguß fügte jeder Professor etliche herzstärkende Tropsen aus einem ihm mehr mundenden Systeme hinzu, z. B. Manier in Issu etwas schottische Philosophie, deren braver common sense damals gerade in Frankreich Mode geworden war.

Fragen wir nun nach den unmittelbaren Früchten eines solchen Unter= richts, so finden wir in erfter Linie bei den Zuhörern eine übermäßige Bewunderung für Descartes, der in der Philosophia Lugdunensis als »ber Vater einer gefünderen Philosophie in der Neuzeit« gepriesen wird 21) und bessen Hauptlehren in der Metaphysik und Psychologie vor= getragen werden; dann eine offenbare Geringschätzung aller Denker, die vor Descartes und Malebranche gelebt haben, den heiligen Augustinus natürlich ausgenommen. Aber ein Boëthius, Albertus M., ein Thomas von Mauino, ein Dung Scotus und so viele andere mittelalterliche Philosophen eristiren für den Verfasser der Lioner Philosophie gar nicht, noch für deren spätere Herausgeber, obwohl so viele französische Mittelmäßigkeiten aus dem vorigen und dem Anfange des jetigen Jahrhunderts angeführt werden. Ein ähnliches Geschick wiederfährt den antiken Denkern. Zwar werden manchmal Epikuräer, Akademiker, Peripatetiker, Skeptiker bekämpft, aber Blato und Aristoteles werden fast nie citiert. Da nun die Geschichte der Philosophie damals in den Seminarien gar nicht vorgetragen wurde und Die Brofessoren von derselben auch keinen klaren Begriff hatten, so glaubten natürlich Beide, Lehrer und Schüler, daß das menschliche Denken eigentlich mit Descartes beginne. Daß die griechische Borzeit großartige, wiffen= schaftliche Gebäude aufgeführt hatte; daß die Scholaftiker, auf diesen Arbeiten fußend, weiter gebaut hatten; daß die neuere Philosophie wiederum auf der Scholastik beruhe, das war den jungen Weltweisen in Ish vollständig unbekannt und Renan konnte sich bis in sein spätes Alter von den traurigen Folgen dieser freiwilligen Ignorang nicht losmachen. Man kann wohl zu seiner Entschuldigung anführen, daß es zu jener Zeit an anderen katholischen Lehranstalten auch nicht besser aussah, und kann besto mehr sich zu Dank verpflichtet fühlen für die hochherzige Enchelica unseres heiligen Baters Leo XIII., mit ber er ber studierenden Jugend, anstatt mittel= mäßiger, gewöhnlich aus zweiter und dritter Hand compilierter Handbücher, einen Denker erften Ranges, den unfterblichen Thomas von Aquino in die Sände gegeben hat.

Was speciell Renan anbetrifft, so erweiterte er seinen philosophischen Gesichtskreis durch fleißige Privatlecture, die allen Zöglingen fast unumschränkt gestattet wurde. Indessen ist aus seinen Mittheilungen ersichtlich, daß er nicht über Descartes hinausging. Dieser gilt ja auch heute noch den meisten Franzosen als der Hauptresormator jeglicher Philosophie, und

fie laffen gewöhnlich Alles, was vor ihm da war, unberückfichtigt. Neben ihm las er Malebranche und die Schotten, auch Locke, Leibnit und Pascal, Kenelon und Guler. Die stindischen und barbarischen« Scholaftiker des XIII. Jahrhunderts nahm er nicht in die Hand; Aristoteles, wie aus seinen späteren Werken erfichtlich ift, scheint er nie ftudiert zu haben; Plato las er vielleicht flüchtig in der eleganten Uebersetzung Coufin's, mit Gering= schätzung herabsehend auf den großen Mann und seine vermeintlichen niaiseries; von seinem Geiste hat er sich nie durchdrungen gefühlt und in seinen Schriften findet man keine Spur von platonischem Denken. Indem er so Alles las, was er in die Hände bekam und einer gründlichen wiffenschaftlichen Bildung ermangelte, verlor er jegliches Zutrauen zur Meta= physik, die er nie ordentlich gelernt hatte und gelangte allmählig zur Ueber= zeugung, daß nur »die positive Wissenschaft«, von der er ebenfalls keinen klaren Begriff hatte, die einzige Quelle der Wahrheit sein könne mit Ausschluß aller Offenbarung. Er hielt sich folglich für einen tüchtigen Positivisten und war noch im hohen Alter auf den Ruhm Comte's eifersüchtig, der doch nur in schlechtem Französisch das gesagt habe, was seit zweihundert Sahren alle Gelehrten, besser als er, gewußt hätten. 22) Hierbei ist indeß zu be= merken, daß es wieder eine seiner gewöhnlichen Täuschungen ift, denen Renan sich im Alter so gerne hingab, wenn er uns einreden möchte, er sei eigentlich schon von der Wiege an Positivist gewesen und habe es nie mit bem Glauben sehr ernst genommen. Soll nämlich »positive Wissenschaft« dasselbe bedeuten, was »ungläubig«, so war dieser Sinn in Isin gänzlich unbekannt und in den Werken, die Renan damals studirte, kann er ihn auch nicht gefunden haben. Descartes, Malebranche, Newton, Euler waren wissenschaftliche Größen ersten Ranges und demungeachtet gläubige Christen. Leibnitz endlich hat seiner Theodicee eine tiefsinnige Abhandlung vorausgeschickt: »Von der Uebereinstimmung des Glaubens und der Vernunft«, die leider auf Renan keinen Eindruck gemacht zu haben scheint. Allerdings stößt man beim Lesen der erwähnten Schriftsteller manchmal auf Stellen, die einseitig aufgefaßt, in ihren letten Consequenzen zu pantheistischen oder auch materialistischen Ansichten hinzuführen scheinen, aber das ift doch nicht ihrer vermeintlichen »positiven« Wissenschaft zuzuschreiben, sondern entweder philosophischen Irrthümern, die sich jene großen Denker haben zu Schulden kommen laffen, ober auch nur dem Migverständniß des Lesers. Dies lettere scheint bei Renan der Kall gewesen zu sein.

»Ich bemerkte, fagt er, »die Unzulänglichkeit des sogenannten Spiritualismus. Die cartesianischen Beweise für die Existenz einer vom Körper abgesonderten und selbstständigen Seele schienen mir immer sehr schwach zu sein. Seit dieser Zeit war ich Idealist und nicht Spiritualist

en 1d

er

us

to

g=

en

m

11=

r=

18

10

ch

e=

en

sei

t«

dh

hn er

D=

er

nt.

11=

er en,

fer

iß

m

ist

im gewöhnlichen Sinne des Wortes. Ein ewiges Werden, eine Umwandlung ohne Ende offenbarte sich mir als das Gesetz der Welt. Die Natur stellte sich mir als ein Ganzes dar, wo es keinen Platz gab für eine besondere Schöpfung, wo folglich Alles sich verwandelt. Wie kam es, daß eine solche, damals schon hinreichend klare philosophisch=positive Auffassung die Scholastik und das Christenthum nicht aus meinem Kopfe verdrängte? Weil ich jung. inconsequent und unkritisch war. Das Beispiel so vieler großen Geister, die so tief in die Natur hineingeschaut hatten und trozdem Christen geblieben waren, hielt mich zurück. Ich dachte hauptsächlich an Male branche, der sein ganzes Leben hindurch Wesse las, obwohl er über die allgemeine Vorsehung des Weltalls Meinungen aussprach, die wenig von den meinigen verschieden waren. Seine unterhaltungen über die Metaphysik« und seine »Christeliche Weditationen« waren fortwährend Gegenstand meines Nachdenkens.23)

Er war demnach in seinem Herzen Pantheift und blieb es bis au sein Lebensende. Die Philosophie, zu der er sich im Alter befannte, war ganz dieselbe, welche er sich im zwanzigsten Lebensjahre ausgesonnen hatte. Ich zweifle übrigens, ob Malebranche allein zu ihr den Anstoß gegeben; verschiedenartige Einflüsse begegneten sich sogar im ruhigen Ish. Allerdings führt ein consequentes Durchdenken der Grundsäte Descartes' und noch mehr berjenigen von Malebranche zum Pantheismus, wie das Beispiel Spinoza's und so vieler Anderer beweist; aber Renan's Verstand war mehr auf das Ansammeln von concretem Wiffen gerichtet, als auf abstracte, metaphysische Erörterungen und er liebte nicht, sich in weitgehende, übernatür= liche Betrachtungen zu versenken. Ein gewöhnlicher naturalistischer Pantheis= mus ift sehr oft das Werk der Einbildungstraft, und ihr genügt der Anblick des ersten besten Baumes, der jedes Jahr mit neuem Laube und neuen Blüthen sich schmückt, um zum poetischen Begriff einer ewig werdenden und ewig vergehenden Natur zu gelangen. Ein Angenblick reicht hin, um einen solchen Bantheismus reif werden zu laffen, ohne Beihilfe angeftrengter physiologischer und morphologischer Untersuchungen; diese könnten ihn sogar gleich im erften Reime unterdrücken. Nun, ein folcher Pantheismus war damals überall in der Luft; durch schönklingende Phrasen und poetische Bilder fand er überall Gingang, fogar in ftreng abgesonderte Seminarien. Isin war für solche Einflüsse nicht ganz verschlossen und beim aufmerkfamen Lefen von Renan's "Erinnerungen" findet man fie ohne Mühe heraus. Die Bücher von Victor Cousin und Theodor Jouffron hatten dort allerdings keinen Zutritt, aber tropdem wurde von ihnen stets gesprochen.24) Zwar versichert Renan, daß ihre Lehren ihm nur aus Kritiken in katholischen Zeitungen bekannt wurden, 25) aber dazu paßt nicht ganz die Nachricht, unter den Zöglingen des Seminars habe sich auch ein ehemaliger Schüler Consin's befunden, der seine Collegienheste Renan vorlas. 26) Auch macht dieser daraus kein Hehl, daß er und seine Gefährten nicht nur Consin, sondern auch Pierre Leroux hochschätzten. Ich glaube, ein paar Seiten aus diesen Werken konnten manchem Jüngling damals den Kopf verdrehen. 27)

ît

D.

81

fc

if

81

ni

23

pt

fic

Di

ar

m

R

DO

DO

mi

Da

(3)

fro

br

oh

er

Spi

ihi

3111

fac

ein

ein

Uebrigens ift es gleichgiltig, auf welchem Wege er zu seinem Pan= theismus gelangt ift, ber allerdings ftets ein unklares, haltloses Nebelgebilde blieb; eins ist unzweifelhaft, daß er aufhörte, an einen Schöpfer zu glauben und daß er an seiner Stelle einen blinden, nie raftenden Trieb zur Gottheit erhob, einen geheimnisvollen Drang, der alles Werden und Vergehen im Weltall zu Stande bringen solle. Da war vom ursprünglichen Credo, das er einstens mit kindlicher Einfalt in Tréquier hersagte, nicht viel übria geblieben. Der Rern bes Chriftenthums war ihm abhanden gekommen, er bewahrte nur noch die durre Schale. Ein folder Glaubensverluft ift traurig, aber nicht unerhört; er ift in weltlichen Schulen häufig, kann aber auch in den besten geistlichen Anstalten sich ereignen. Aber gewöhnlich nimmt er dort einen anderen Verlauf. Wird ein Zögling von Glaubenszweifeln befallen, jo legt er fie seinen Vorgesetzten und Lehrern flar und aufrichtig dar, bespricht sie, erörtert die aufgestoßenen Schwierigkeiten, befolgt die ihm ertheilten Rathschläge, sucht inbrünftig im Gebet Stärkung und Erleuchtung; schließlich kehrt er geläutert nach überstandenem Kampfe zum Glauben zurück ober verläßt bas Seminar und entfagt einem Stande, in welchem unerschütterlicher, heißer Glaube an Gottes Wort und seine bas Menschengeschlecht liebevoll leitende Vorsehung, die Hauptbedingung alles geistigen Fortschrittes und Gedeihens ift. Indessen scheint man in Isin wie es auch heute noch in manchen französischen Seminarien vorkommen foll, mit Glaubenszweifeln es ziemlich leicht genommen zu haben. Man fagte den jungen Leuten, es seien eben Anfechtungen des bosen Feindes, auf die sie nicht weiter Acht zu geben hätten; fie würden mit der Zeit von selbst verschwinden, wenn man nur im Glauben ausharre. Allein man verabfaumte es, wirkliche Schwierigkeiten, welche den Zweifel nährten, apologetisch zu erörtern und durch gute Gegengrunde zu zerftreuen. Nur einer der Professoren, der junge, feurige Gottofren hatte den Muth, einmal Renan zu sagen: Sie sind kein Chrift! 28) Auch ein zweiter Professor scheint ihm vom geiftlichen Stande abgerathen zu haben; 29) allein bie Ansicht bes Superior, bem gegenüber er fich nicht gang aufrichtig benahm, 30) und bas Bureden der übrigen Lehrer beschwichtigten seine Gemiffensunruhe und so beschloß er, nach Absolvirung des Studiencursus zu Issu zur Theologie in Saint Sulpice überzugehen.

Dort war die Zucht etwas strenger, die geiftlichen Uebungen gründ= licher, die Lehrkräfte bedeutenber. Zwar war der Superior Garnier, als

Renan im October 1843 fich ihm vorstellte, schon über achtzig Jahre alt und hielt feine Vorlesungen, aber er war ein tüchtiger Drientalist und Bibelereget und hatte umfangreiche Collegienhefte über seine Fachwiffenschaft ausgearbeitet, welche vom P. Carbon, einem herzensauten, aber oft zer= streuten und keineswegs gelehrten Professor in den entsprechenden Stunden vorgelesen und erklärt wurden. Die übrigen Professoren waren gründlich geschulte, wiewohl mittelmäßige Röpfe, die in der französischen Theologie des vorigen Jahrhunderts wohl bewandert waren. Von neueren wiffen= schaftlichen Erscheinungen nahmen fie keine Notig. Es gab indeffen unter ihnen eine hervorragende Perfonlichkeit, deren Ruhm ichon damals über die Mauern von Saint Sulpice hinausragte; nämlich Le Bir, Schüler bes alten P. Garnier und, wie er, Bibelereget und Semitolog. Er kannte nicht nur die ganze katholische Litteratur, welche in sein Fach einschlug, sondern auch die protestantische, und da er deutsch verstand, las er sie im Driginal. Diefer außerordentliche Mann hat auf den Studiengang Renan's einen geradezu maßgebenden Ginfluß ausgeübt.

»Le Sir, « fagt er, »war ein Gelehrter und ein Beiliger: er war Beides im höchsten Grade. Dieses Zusammenwohnen in berselben Person von zwei Wesenheiten, welche gewöhnlich nicht zusammenpassen, vollzog sich bei ihm ohne sichtbare Zusammenstöße, weil der Beilige in ihm unbedingt die Oberhand hatte und als Herrscher regierte. Auch nicht eine einzige Objection der Rationalisten war ihm unbefannt geblieben, aber er machte auf diesem Gebiete nie Zugeständnisse, denn die Wahrheit des Glaubens war für ihn nie ein Gegenstand eines Zweifels. « 31) Später wunderte sich Renan, daß dies überhaupt möglich war, als ob die Kirchengeschichte nicht von ähnlichen, gahlreichen Beispielen einer innigen, rührenden Bereinigung von großer Gelehrsamkeit und von aufrichtigem, glühendem Glauben zu erzählen wüßte. Er hat nie dieses leichte und natürliche Bündnig verftanden und da er stets Alle nach sich selbst beurtheilte, so pflegte er gewöhnlich gläubige Gelehrte in ihrem wiffenschaftlichen Werthe herabzusetzen oder ihnen eine frankhafte geiftige Anomalie zuzuschreiben, ber zu Folge fie es zu Stande brachten, fromme Glaubensübungen und ftreng wissenschaftliches Studium ohne irgend eine Beunruhigung neben einander zu betreiben. Go erklärte er sich die Gemüthsanlage seines Professors Le Bir, 32) so die vieler späteren Collegen in der Akademie der Wissenschaften. 33) Anstatt jedoch in ihnen eine folche frankhafte und höchft erniedrigende Geiftesverfaffung anzunehmen oder mit einigen neueren Decadenten (Entartete murbe Rordau sagen) ihnen zwei selbstständige Seelen zuzuschreiben, eine gläubige und eine fritische, hatte er fich doch ernstlich fragen sollen, ob ein Cauchn ober ein Pafteur, die er höchft wahrscheinlich im Sinne hatte, nicht weit mehr

n

al

DI

2

er

ei

g

er

ge

0

u

2

Le

fc

ei

fe

Di

111

6

al

h

he

in

(3

m

hi

111

21

00

iff

ho

al

W

go

30

Di

m

al

berufen waren zu urtheilen, ob die exacten Wissenschaften mit dem christlichen Glauben vereindar seien. Bei Besprechung seiner Philosophie werden wir noch einmal diesen Gegenstand berühren; hier bemerken wir nur, daß er den kritischen Scharssinn seines Lehrers Le Hir ungemein hoch schäßt und, was seine Sprachkenntnisse und seine Bewandertheit im alten Testament anbelangt, ihm den ersten Platz unter den damaligen Drientalisten answeist. 34) Es scheint demnach der fromme Glaube Le Hir's seiner Wissensschaftlichkeit keinen Abbruch gethan zu haben.

Was er Alles seinem Lehrer verdankte, hat Renan in folgenden einfachen Worten ausgedrückt: »Le Hir bestimmte meinen Lebenslauf, denn ich war zum Philologen geboren. Ich fand in ihm ben geeignetsten Mann, um Diese meine Fähigkeit zu entwickeln. Alles, was ich als Gelehrter bin, bin ich durch Le Hir. Es scheint mir sogar manchmal, als ob ich nur das aut wiffe, was ich von ihm gelernt habe. Go war er nicht fehr ftark im Arabischen und beshalb bin auch ich stets ein mittelmäßiger Arabist geblieben. « 35) Es schien demnach, daß alle Wünsche des angehenden Studenten befriedigt waren. Er konnte fich vollständig ber Arbeit hingeben. »Meine Einsamkeit war noch größer, als zu Isin. Ich kannte auch nicht eine Seele in Paris. Während zweier Jahre ging ich nur die Strafe Baugirard entlang, welche uns einmal in der Woche nach Ish führte. Ich sprach ungemein wenig. Während diefer gangen Zeit bewiesen mir die Batres außerordentlich viel Güte. Mein sanfter Charafter und meine fleißigen Gewohnheiten, mein Schweigen und meine Bescheidenheit gefielen ihnen, und ich glaube, daß einige von ihnen gang im Stillen die Bemerfung machten, welche mir später P. Carbon mittheilte: »Der wird für uns einstens einen guten Mitbruder abgeben!« 36) In einem Briefe vom 29. März 1844 an einen Freund in Saint Brieuc lobt er außerdem den guten Ton, welcher in der Anstalt herrschte, den erhabenen Inhalt der Unterhaltungen, die Gute der Borgesetten, das fanfte Regiment, weil die Uhr, seit zweihundert Jahren gut aufgezogen, ganz von selbst gehe u. s. w. Er freut sich besonders über die Muge zur Arbeit, über die guten Vorträge aus der Moraltheologie und beklagt fich nur über den Professor der Dogmatik, ber seinen Gegenstand nicht gang beherrscht zu haben scheint. 37)

Am meisten interessirten ihn jedoch die orientalischen Sprachen. Im Hebräischen und Sprischen machte er bewundernswerthe Fortschritte, so daß Le Hir schon nach einem Jahre ihm den Unterricht in der Grammatik überlassen konnte und sich nur die höhere Exegese vorbehielt. Außerdem unterstützte er ihn auf alle mögliche Weise, stellte ihm seine reiche Bibliothek zur Verfügung und ebenso ermunterten ihn die übrigen Patres, sich diesen

m christ=
e werden
nur, daß
ch schätzt
Cestament
isten an=
: Wissen=

einfachen ich war dann, um bin, bin nur das stark im rabist ge= Studenten » Meine nicht eine ugirard sch sprach ie Patres fleißigen en ihnen. Bemerkung für uns ziefe vom außerdem inhalt der , weil die e u. s. w. Vorträge Dogmatik,

chen. Im te, so daß Brammatik Außerdem Bibliothek fich diesen Studien vollständig hinzugeben, indem sie ihm nicht nur eine jährliche Remuneration für den Unterricht im Hebräischen bezahlten, sondern ihm auch erlaubten, die Vorlesungen des berühmten Etienne Quatremère, des damaligen Inhabers der Lehrkanzel für hebräische, chaldäische und sprische Literatur 38) im Collège de France zu besuchen. Schon damals hegte er den innigsten Wunsch, einmal dessen Nachfolger im Lehramte zu werden, ein Wunsch, der jedoch erst nach siebenundzwanzig Jahren in Erfüllung gehen sollte.

Um die Bibelkeitik mit größerem Erfolge betreiben zu können, fing er an, deutsch zu lernen, dem Rathe seines Lehrers Le Hir auch hierin gehorsam. Er machte darin bald ziemliche Fortschritte, da unter seinen Collegen sich auch ein Elfässer befand, der ihm bereitwillig den ersten Unterricht ertheilte. Anfangs bekümmerte er sich wenig um die eigentliche Litteratur, da er nur die Absicht hatte, rein wissenschaftliche Werke zu lesen. Die deutsche Litteratur ist jedoch so reich an herrlichen Geistesschöpfungen, daß es rein unmöglich ift, dieselbe zu ignoriren, wenn man einmal die Sprache gelernt hat. Man kann allenfalls holländisch oder ferbisch zum praktischen Gebrauch erlernen, ohne sich weiter um die Litteratur Dieser Bölker zu bekümmern. Wer aber einmal deutsch versteht, der kann nicht umhin, auch den Zauberwald deutscher Dichtung und Philosophie zu betreten — die Versuchung ist zu stark — und da muß er nothwendig auf Frrwege gerathen, wenn er keinen guten Compag bei sich trägt. Renau hatte aber den seinigen seit langer Zeit verloren. Anfangs wollte er blos hebräische Grammatiken und Bibelcommentare in deutscher Sprache lesen, indeffen bald bemerkte er hinter benselben großartige Beisteswerke in jeder Gattung der Wiffenschaft und Kunft. Zwar gebrach es ihm an Zeit, sich mit allen bekannt zu machen; das aber, was er las, reichte vollständig hin, ihn zu berauschen. » Er bedauerte manchmal, nicht Protestant zu sein, um Philosoph sein zu können, ohne aufzuhören, ein Christ zu sein. « 39) Allein bald mußte er sich gestehen, daß nur die Katholiken consequent sind, denn »schon ein einziger Irrthum beweist, daß eine Kirche nicht unfehlbar ist; eine schwache Seite thut dar, daß ein Buch nicht geoffenbart ist. Außer= halb der strengen Rechtgläubigkeit begriff ich kein anderes Freidenkerthum als das der französischen Schule aus dem vorigen Jahrhundert. Auf diese Beise brachte mich meine Bekanntschaft mit den deutschen Studien in eine ganz falsche Lage, da sie mir einerseits die Unmöglichkeit einer Eregese zeigte, welche keine Zugeständnisse macht, andererseits ich klar einsah, daß Die Patres von Saint Sulpice Recht hatten, keine Zugeständniffe zu machen, weil das Bekenntniß eines einzigen Grrthums das Gebäude der absoluten Wahrheit zerstört und dieselbe zu einem rein menschlichen Ansehen

herabwürdigt, bei dem Jedermann nach seinem persönlichen Geschmack auswählen kann, was ihm gefällt. « 40). me

DI

Die

Ri

GI

hei

an

na

50

qı

Fr

Rr

his

fei

me

fel

in

De:

fei

Gi

hä

ge

ge

un

6

23

M

Бе

ire

fü

Do

fei

no

fei

be

no

mi

fot

je

Gigentlich hatte Renan ichon in Iffy feinen Glauben eingebüßt; wenn er jett noch zögerte, seinen letten Entschluß zu treffen, so that er es nur, um feinem philologischen Gewiffen volle Beruhigung ju gewähren. Bielleicht wird der Ausdruck Vielen sonderbar vorkommen, allein er kenn= zeichnet seine damalige Gemüthöstimmung. Gewöhnlich haben innere Glaubens= fämpfe ihren Ursprung in ethischen Beweggründen; er dagegen wurde nur durch biblische Tertsubtilitäten beunruhigt. Einige haben ihrem Glauben entsagt, weil sie an der Güte, der Barmherzigkeit oder der Gerechtigkeit der göttlichen Weltregierung irre geworden waren; Andere haben die Kirche verlaffen, weil sie in ihrer Bergangenheit ober Gegenwart Fehler ober Berberbniffe entdeckt zu haben glaubten; noch Andere waren überzeugt, die Offenbarung widerstreite der Vernunft, folglich auch dem Gewiffen. Renan jedoch halt bergleichen Gewissenweifel für lappische Kleinigkeiten und erzählt uns, daß alle seine Motive dem Bereiche der Philologie und Kritik angehörten. Dogmatische und metaphysische, sogar moralische Schwierigkeiten ließen ihn vollständig gleichgiltig; aber » die Frage, ob zwischen dem vierten Evangelium und den Synoptifern Widersprüche bestehen, war für ihn faßbar und er glaubte diese Widersprüche mit einer solchen absoluten Evidenz zu erkennen, daß er dafür ohne Bedenken sein Leben, folglich sein emiges Heil würde geopfert haben «. 41). Ich glaube, daß er hierin wenig Nachahmer finden dürfte. Millionen haben ihr Leben für Chriftus hin= gegeben, weil sie glaubten, er sei ber Sohn Gottes; aber kein Rationalist wird dafür sterben wollen, daß zwischen den Evangelien wirkliche Widersprüche bestehen, und hätte er dazu Lust, so würde ihm dieselbe bald vergehen nach einem furzen Ueberblick der neueren antichriftlichen Evangelienkritik. Nirgends find so viele sich gegenseitig ausschließende Ansichten ausgesprochen worden, als eben auf diesem Gebiete. Uebrigens verliert die sogenannte Evangelienfrage den größten Theil ihrer Bedeutung, sobald die heiligen Schriften von der firchlichen Gewähr und Beglaubigung losgelöft werden, da die Kirche älter ift als fie. Es gab schon chriftliche Gemeinden, bevor das erfte Evangelium veröffentlicht wurde und als der heilige Johannes das vierte niederschrieb, schlummerten schon viele Blutzeugen, die für Christus in den Tod gegangen waren, im Coemeterium der heiligen Domitilla und in den vaticanischen Grüften. Die Mehrzahl der Apostel hat ohne irgend ein geschriebenes Evangelium zahlreiche Völker zum Glauben bekehrt und die Tradition ihrer mündlichen Lehren bildet noch heute die Grundlage ber driftlichen Gemeinschaft. Wer an ben göttlichen Ursprung ber Kirche glaubt, nimmt von ihr mit vollem Zutrauen die heilige Schrift entgegen; mack aus=

eingebüßt; so that er gewähren. er kenn= Blaubens= vurde nur Glauben erechtiafeit die Kirche hler oder rzeugt, die n. Renan eiten und und Kritik vieriakeiten em vierten für ihn absoluten lalich sein erin wenig ristus hin= nalist wird idersprüche vergehen gelienkritik. gesprochen fogenannte ie heiligen st werden, den, bevor Johannes ir Christus nitilla und hne irgend ekehrt und Grundlage der Kirche

entgegen;

wer aber jenen leugnet, verliert nutlos seine Zeit bei Erforschung von Documenten, welche nur im Zusammenhang mit der Kirche und nur durch dieselbe gehörig verstanden werden können. Aber der göttliche Ursprung der Rirche ift auf das innigfte verknüpft mit dem Glauben an den Sohn Gottes und dieser wiederum ist unbegreiflich ohne das Dogma der aller= heiligften Dreifaltigkeit. Bu biefer kann jedoch Niemand gelangen, der nicht an Gott glaubt, ben Schöpfer Simmels und ber Erben. Anftatt auf diesem natürlichen Wege vorzuschreiten und die Worte des großen Apostels der Beiden zu beherzigen: credere oportet accedentem ad Deum, quia est, 42) zog Renan es vor, die Exiftenz Gottes als eine mußige Frage bei Seite zu laffen und ftatt deffen mit Bergendung feiner beften Kräfte sich an einem unentwirrbaren Knäuel von philologischen und historischen Spitzfindigkeiten abzumühen. "Ich hielt mich nie bei Schwierigkeiten auf, welche gegen die Dogmen der Dreieinigkeit und der Menschwerdung Chrifti erhoben werden konnen. Diese Glaubensartikel, in sich selbst betrachtet, befinden sich in einem metaphysischen Aether und verletzten in mir keine gegentheilige Meinung. Nichts von alledem, was man etwa der Politik oder der Gesinnung der Kirche, sei es in der Bergangenheit, sei es in der Gegenwart, vorwerfen konnte, hat auf mich je den geringsten Eindruck gemacht. Wenn ich an die Wahrheit der Theologie und der Bibel hätte glauben können, so wurde keine von den später im Syllabus zusammen= gestellten Lehren, welche schon damals mehr ober weniger bestimmt ausgesprochen wurden, mir nicht die geringste Aufregung verursacht haben«. 43)

Eins leuchtet klar ein, daß der bemitleidenswerthe Jüngling fich eine unlösbare Aufgabe gestellt hatte, wie die Geschichte der protestantischen Secten beweift. Obgleich diese größtentheils die Bibel für ein inspirirtes Buch hielten, so verstand doch jede von ihnen dieselbe auf andere Weise. Was konnte da Renan erwarten, der sie als ein gewöhnliches Menschenwerk betrachtete. Er wollte erfahren, ob die Bibel » die Wahrheit« fei! Als ob irgend ein von Menschen verfaßtes Buch die Wahrheit sein könnte! Und für ihn war doch die Bibel nur eine menschliche Schrift und nichts weiter, ba er die Inspiration als ein Bunder hätte hinnehmen muffen und Bunder seiner Theorie zufolge nie geschehen, 44) die Inspiration für ein über= natürliches Ereigniß hätte halten muffen und Alles, was übernatürlich ift, seiner Meinung nach ben Grundfaten des gefunden, modernen Menschen= verstandes widersprach. 45) Hatte er in einer solchen Stimmung wirklich noch das Recht, von einem großen Rampfe zu reden, den fein Verstand mit seinem Glauben bestand? 46) Sein Glaube war ja schon längst ver= schwunden! Durfte er überhaupt sich der Täuschung hingeben, er habe jedes Problem mit »farblosem« Auge betrachtet, er, der seit Ish gewohnt

fd

0

DO

ge

36

ein

fei

fei

ar

ho

ein

ui

gr

fti

B

D

do

6

>> 5

di

ef

ei

33

w

311

m

u

gi

dh

mer

5

in

war. Alles durch die Brille einer falschen Naturphilosophie anzuschauen? Wer in seinem Innern stillschweigend ben übernatürlichen Ginfluß der Gottheit auf die Schicksale des Menschengeschlechtes verwirft, der trägt ohne Zweifel in die Erklärung der heiligen Schrift unbewußt seine eigene Metaphyfif hinein und begibt sich dadurch der Unbefangenheit seines Urtheils. So barf es uns nicht Bunder nehmen, wenn Renan in Folge einer folchen einseitigen Methode stets neue Widersprüche entdeckte, welche beweisen sollten, daß die heilige Schrift nicht inspirirt sein könne: der zweite Theil des Buches Jesajas könne unmöglich von bemselben Verfasser herrühren; das Buch Daniel stamme nicht aus der Zeit der babylonischen Gefangenschaft, sondern erft aus dem zweiten vorchriftlichen Sahrhundert; Moses könne nicht den Bentateuch geschrieben haben; die in der Genesis berichteten Ereignisse können unmöglich wahr sein u. s. w. 47) Db diese vermeintlichen Wideriprüche, die schon von vielen gläubigen Gelehrten untersucht worden waren, sich nicht auf eine mit der Inspiration verträgliche Beise lösen laffen, darnach fragte er gar nicht. Er war ja a priori überzeugt, daß jegliche Inspiration eine Täuschung sei und jeder Glaube an eine Borsehung ein Frrthum.

So kam es endlich, daß Renan, der noch im März 1844 fich froh glücklich gefühlt hatte, schon ein Jahr später (22. März 1845) an einen Freund schrieb, er könne vorläufig das Subdiaconat nicht empfangen, da er von fürchterlichen Zweifeln geplagt werde. 48) Allerdings hatte er sie auch früher in Fülle, aber jett waren fie so mächtig geworden und umgarnten ihn von allen Seiten, daß er nichts mehr vom Chriften in sich spürte. In demselben Briefe fündigt er seinen baldigen Bruch mit bem Glauben in folgenden wehmuthigen Worten an: »Ich troste mich damit, daß ich an Jesus benke; er ist so schön, so rein, so erhaben in seinem Leiden, daß ich in jedem Falle ihn stets lieben werde. Und sollte ich ihn spaar verlassen, so müßte ihm das wohlgefällig sein, denn es wird ein Opfer sein, das ich meinem Gewiffen bringen werde und Gott allein weiß, wie viel es mir kosten wird. « 49) Dieser zärtliche Ton ist im Grunde stark angekränkelt, benn Chriftus freut fich nie, wenn eine Seele fich von ihm abwendet; aber man fühlt doch aus diesen Worten einen wahren Schmerz beraus, dem wir unser Mitgefühl nicht versagen dürfen. Jest handelte es fich nicht um eine schwerverständliche Stelle im Isajas ober in den Pfalmen, sondern ein vollständiger Bruch mit der ganzen Bergangenheit stand bevor, der sich nicht ohne gewaltsame Erschütterungen, ohne unangenehme Auseinandersetzungen, ohne herzzerreißende Aussichten vollziehen konnte. Er sah besonders voraus, daß er seiner innig geliebten Mutter unfägliches Leid verursachen würde. »Du begreifft,« schreibt er, »daß wir meine Mutter guschauen? schon
influß der Schu
der trägt vorzu
eine eigene gerne
s Urtheils.
ter solchen Ferie

ner solchen en sollten, Theil des hren; das ist, sondern nicht den Ereignisse en Widerden waren,

en Wideren waren, en laffen, aß jegliche sehung ein

1 sich froh

1845) an empfangen, atte er sie und um= ten in sich h mit dem nich damit, in seinem Ate ich ihn 3 wird ein Mein weiß, runde stark h von ihm n Schmerz handelte es n Psalmen, and bevor,

ehme Aus=

te. Er sah

liches Leid

ine Mutter

schwerz verursachen. D Gott! werde ich die Kraft haben, ihr meine Pflicht vorzuziehen? Ich empfehle sie Dir; sie hat Deine Aufmerksamkeiten sehr gerne; es ist der größte Dienst, den Du mir erweisen kannst. « <sup>50</sup>)

Im Sommer 1845 begab sich Renan in seine Heimath, um dort die Ferien zuzubringen. In Paris war er zu fehr beschäftigt, als daß er zu einem flaren Entschluffe hätte gelangen können. Aber im stillen Treguier, fern vom Seminarium und seinen geiftlichen Rathgebern, die größtentheils seinen Zustand nicht richtig beurtheilten, durchdachte er von Neuem alle feine Zweifel und fand, daß fie mächtig angewachsen waren. Er hörte auf, an den Sacramenten theilzunehmen, pflegte aber noch zu beten. 51) Leider hatten seine Gebete keine richtige Abresse, denn beten kann man nur zu einer Berfönlichkeit und sein Gott war ganglich unpersönlich. » Zwei Monate ungefähr war ich Protestant, denn ich konnte mich nicht entschließen, die große religiöse Ueberlieferung, in der ich bis dahin gelebt hatte, voll= ständig zu verlaffen. Ich träumte von künftigen Reformen, in denen die Philosophie des Chriftenthums, befreit von allen abergläubischen Schlacken, bennoch ihren moralischen Werth behalten hatte und die große Schule der Menschheit und ihre Lenkerin für die Zukunft geblieben wäre. Das war damals mein Traum. Meine deutsche Lecture bestärkte mich in diesen Gedanken. Herber war der deutsche Schriftsteller, den ich am besten kannte. Sein weiter Blick entzückte mich und mit tiefem Rummer fagte ich mir: »Ach, warum kann ich nicht, wie Herber, Alles das denken und boch ein driftlicher Paftor oder Prediger bleiben!« Aber bei der klaren und zugleich ehrfurchtsvollen Idee, die ich vom Katholicismus befaß, vermochte ich nicht einen ehrlichen Geisteszustand auszusinnen, der mir erlaubt hätte, katholischer Briefter zu sein und daneben die Ansichten, die ich hatte, zu behalten. Ich war ein Chrift etwa in dem Sinne, wie es ein Professor der Theologie zu Halle oder zu Tübingen ift. Gine geheime Stimme fagte mir in meinem Innern: Du bift nicht mehr Ratholit! Dein Aleid ift eine Lüge! Lege es ab!« 52)

So ungefähr erinnerte sich Renan im Alter an jenen wehmüthigen und schmerzlichen Kampf. Aber aus einem Briefe an Abbé Cognat 53) vom 21. September 1845 erfahren wir, daß zu gleicher Zeit sein Herz von grimmigem Hasse gegen die katholische Kirche entbrannt war. Und das war psychologisch ganz natürlich. Man haßt gewöhnlich die am meisten, von denen man mit Wohlthaten überhäuft worden ist. So ist es nur erklärlich, daß er mit der größten Verachtung von seinem Vaterlande spricht und alles Heil von Deutschland erwartet. "Ich habe Deutschland studirt und glaubte in einen Tempel einzutreten. Alles, was ich dort gefunden habe, ist rein,

erf

me

311,

un

3

bli

mı

231

im

Bi

M

wi

un

FI

nu

Da

mo

wi

fei

10

fai

(3)

2

nis

Re

in

MI

Die

eir

vie

Si

Gi

lid

löf

311

wi

ঞ্জা

au

erhaben, sittlich, schön und rührend. Ja, meine Seele, das ist ein Schat, das ist die Fortsetzung von Jesus Christus. Ihre Moral versetzt mich in Begeisterung. Ach, wie sind sie sanst und stark! Ich glaube, daß Christus uns von dorther kommen wird.« <sup>54</sup>) Besonders interessiren ihn Konge und Czerski und die von ihnen gegründete Secte der Deutschkatholisen, auf die er ganz überspannte Hossmugen baute. »Gott vergebe mir, wenn ich sie liebe, sollten sie sogar nicht reine Absichten haben. Was ich an ihnen liebe, wie übrigens an allen Menschen, denen ich meinen Enthusiasmus zuwende, ist eine gewisse Art von Schönheit und Sittlichkeit, die ich mir in Betreff ihrer Personen vorstelle. Ich liebe in ihnen eigentlich mein Ideal. Ob sie diesem Typus entsprechen, weiß ich nicht; es ist mir auch ganz gleichgiltig.« <sup>55</sup>)

Ich würde diese sonderbaren Herzensergüffe gar nicht erwähnt haben, wenn sie sich nicht bis in sein spätes Lebensalter wiederholt hätten. Zwar ist er seiner schwärmerischen Liebe zu Deutschland nach dem Jahre 1870 untreu geworden, aber seine katholischen Landsleute hat er nie zu haffen aufgehört. Er nannte sie verächtlich Neukatholiken und beschuldigte sie, den wahren christlichen Glauben entweder nicht zu verstehen oder geflissentlich zu verfälschen. 56) Nun kann man allerdings den bedeutenden Männern, welche unter der Regierung Louis Philipp's an der katholischen Wieder= geburt Frankreichs arbeiteten, Vieles vorwerfen und einige von ihnen sogar mit unnachsichtlicher Strenge beurtheilen; wenn man aber bedenkt, daß im Jahre 1845 die Mehrzahl derselben in noch ungetrübter Reinheit glänzte, und daß ein junger Franzose, anstatt Dzanam und Lacordair e zu bewundern, die wahre Religion bei Berder suchte und von der deutschfatholischen Bosse. welche zwei abtrünnige Priefter aufführten, die religiöse Rettung der Menschheit erwartete, so muß man das als geistige Verirrung bezeichnen.

Diese traurige, höchst befremdende Erscheinung erklärt sich zum großen Theil aus einer groben Unkenntniß der Dogmatik, welche Kenan sich nie gründlich angeeignet hat. Davon legen alle seine Werke in staumenerregender Weise Zeugniß ab. Wollte man ihn aber mit der Bemerkung entschuldigen, daß er sie vielleicht vergessen hat, wie man ja so Vieles vergißt, was man einstens gelernt hat, so erwidere ich, daß er in dieser Hinsicht nicht viel zu vergessen hatte. Zwar spricht er in seinen »Erinnerungen« von der Dogmatik als von einer ihm recht geläusigen Wissenschaft; allein jeder Fachgelehrte fühlt sogleich die ganze Unmöglichseit dieser Behauptung heraus. Unter den theologischen Wissenschaften ist bekanntlich die Dogmatik die schwierigste und wird deshalb nach römischem Gebrauch, der damals auch in Frankreich üblich gewesen sein muß, vier Jahre hindurch zwei

ein Schat, the mich in first winge und olifen, auf, wenn ich an ihnen thusiasmus ich mir in tein Ideal.

hnt haben, ten. Zwar ahre 1870 e zu haffen te fie, den gefliffentlich Wännern, en Wiederschnen fogar kt, daß im eit glänzte, bewundern, chen Posse, ettung der exrung bes

um großen an sich nie nerregender tschuldigen, was man inicht viel won der allein jeder Behauptung Dogmatif ver damals durch zwei

Stunden täglich vorgetragen. Und diese Bortrage bringen nur dann einen ersprieflichen Nuten, wenn sie durch angestrengtes Privatstudium erganzt werden. Renan brachte jedoch im theologischen Seminar nur zwei Sahre zu, hörte die Dogmatik bei einem nicht hinlänglich vorbereiteten Professor und hatte überhaupt feine Zeit, sich außerhalb der Vorlesungen mit dem Gegenstande näher zu befassen, da er im ersten Jahre alle freien Augen= blicke auf das Hebräische verwandte, im zweiten diese Sprache selbst dociren mußte. Außerdem trieb er Sprisch und Arabisch, lernte Deutsch, besuchte Vorlesungen im Collège de France und machte alle sonstigen Uebungen im Seminar mit. Konnte er da noch Zeit erübrigen, um tiefe dogmatische Brobleme durchzudenken oder die Rirchenväter und großen Scholaftiker des Mittelalters nachzuschlagen? Außerdem war seine philosophische Vorbildung, wie wir gesehen haben, höchst mangelhaft; seine philologischen, archäologischen und chronologischen Liebhabereien ließen das Interesse für höhere, abstractere Fragen erkalten; jede Dogmatik erschien ihm als metaphysischer Nebel und nur biblische Terte übten noch auf ihn eine starte Anziehungsfraft aus, fo daß er sehr wenig von Dogmatik wußte, als er am Scheideweg angelangt war, wo er zwischen Glauben und Zweifel die Wahl treffen follte. Und wie bei Erfrankungen des Kleinhirns die intellectuellen Functionen Anfangs feine Störungen aufweisen, aber das Gehen unsicher und schwankend wird, so vermochte auch Renan, bei aller fritischen und exegetischen Fachgelehr= samkeit keine ordentlichen, logisch geschulten Betrachtungen über den letten Grund aller Dinge und die Bestimmung des Menschen mehr anzustellen. Denn was das kleine Gehirn für die Bewegungen des körperlichen Organismus, das ift die Dogmatik für den Philosophen und Theologen, ein Regulationsapparat jeglicher höheren geistigen Speculation.

Gegen Ende der Sommerferien schrieb Renan an seinen Beichtvater in Saint Sulpice, daß er dem christlichen Glauben entsagt habe. <sup>57</sup>) Aus diesem sonderbaren Briefe will ich nur eine Stelle anführen, in welcher er die volle Schuld seines Unglaubens Gott aufdürdet. »Er weiß, daß ich einsach und rein war und nie nach eigenem Ermessen handelte, sondern vielmehr den Weg, auf den er mich hinwieß, eiligst mit Offenheit und Hingebung betrat. Nun, dieser Weg hat mich an einen Abgrund geführt! Gott hat mich verrathen! u. s. w.« <sup>58</sup>) Dieser kindische und zugleich lächersliche Gedanke ist ebenso viel werth, als die vermeintlichen Worte des Erslösers, welche er einmal zu hören glaubte: »Verlaß mich, um mein Schüler zu sein!« <sup>59</sup>) Sie sind so einfältig und abgeschmackt, daß ich sie gar nicht würde erwähnt haben, wenn sie nicht dis in sein spätes Alter hinein die Grundlage seiner Theodicee gebildet hätten, der zufolge Gott den Menschen ausbeutet und vermittelst verschiedener Lockmittel in's Verderben stürzt,

sobald es seine transcendenten, uns vollständig unbekannten, aber stets egoistischen Pläne erheischen. 60)

Er

Des

Su

Wi der

ma

WI

St

auf

ort

Re

me

ber

gri

arc

der

hüt

in

nid Hä

das

Re

Lel

וסט

wo

an

Ap

gef

Dü:

fur

gef

an

der

10

jäf

50

Als Renan, tief niedergedrückt, am 6. October 1845 in Paris einstraf, glaubte er noch einige Tage im Seminar zubringen zu können. Es wurde ihm aber bedeutet, er solle sich sogleich in das ehemalige Carmeliterskloster begeben, wo der Erzbischof ein höheres theologisches Institut für die fähigsten Alumnen eingerichtet hatte. Man wollte ihm auf diese Weise Zeit zur reislichen Ueberlegung gewähren, aber die Furcht vor einer Unterzedung mit seinem geistlichen Oberhirten, der die für das Carmeliterkloster bestimmten Zöglinge selbst prüsen wollte, bewog ihn, noch an demselben Abend seinen bisherigen Lehrern Lebewohl zu sagen. Mit schwerem Herzen, ein kleines Bündel in der Hand, ging er langsam die steinerne Treppe von Saint Sulpice herunter, um im unermeßlichen Paris sich zu verlieren, wo er Niemand kannte.

Man hat öfters die Frage aufgeworfen, ob er aufrichtig bei der Erforschung seiner Glaubenszweifel verfahren sei und überhaupt ausreichende Gründe hatte, mit seiner religiosen Vergangenheit zu brechen. Die, welche ähnliche Stürme nicht burchgemacht haben, halten es für unmöglich, daß ein gebildeter, fromm erzogener Jungling ohne schwere eigene Schuld seinen Blauben verlieren fonne. Dag er nicht ohne Schuld war, geht aus feinen eigenen Bekenntnissen hervor; ich will indessen diese Frage nicht weiter erörtern, da es ungemein schwierig ift, das Mag dieser Schuld auch nur mit annähernder Genauigkeit zu bestimmen. Die Meinung des Prälaten d'Hulft scheint mir das richtige zu treffen, daß man wohl stets den Blauben durch eigene Schuld einbüße, daß wir jedoch unmöglich das Verhältniß angeben können, welches zwischen bem guten Willen und ber Aufrichtigkeit des Abtrünnigen und der ihm von Gott gewährten Gnadenmittel befteht. »Da dieses Verhältniß sich stets andert, haben wir nie das Recht, ohne flare Beweisgrunde a priori zu behaupten, daß Jemand an einem gewissen Tage und zu einer bestimmten Stunde nicht ganz aufrichtig zu Werke gegangen sei, noch in vollem, gutem Glauben gehandelt habe. Das werden wir nie erfahren und diese Unwissenheit legt uns die Pflicht auf, dem Irrenden Achtung und Mitleid widerfahren zu laffen. « 62) Wir wollen also Renan auf's Wort glauben, daß es nur philologische und fritische Zweifel waren, die seinen Abfall verursachten, und daß er sich nie mit philosophischen, noch rein bogmatischen Argumenten abgequält habe. Alles dies ift höchft wahrscheinlich und seinem von ihm selbst geschilderten Entwicklungsgange ganz entsprechend. Die Liebe, welche wir zu jedem Gefallenen haben follen, gebietet uns, auch die milbernden Umftande zu berücksichtigen, unter benen sein Abfall fich vollzog.

, aber stets

fönnen. Es
e Carmeliter=
Snstitut für
f diese Weise
einer Unter=
emeliterkloster
an demselben
verem Herzen,
Treppe von
versieren, wo

chtig bei der ausreichende Die, welche möglich, daß Schuld seinen t aus seinen nicht weiter ild auch nur des Prälaten ohl stets den ns Verhältniß Aufrichtigkeit nittel besteht. Recht, ohne an einem ge= aufrichtig zu t habe. Das Pflicht auf, Wir wollen und fritische fich nie mit habe. Alles ilderten Ent= em Gefallenen verücksichtigen,

In der That fühlt man sich geneigt, die Hauptschuld an dem traurigen Ereigniffe den damaligen firchlichen Verhältniffen beizumeffen. Die Erziehung des Clerus war im Allgemeinen unzureichend und jogar die berühmte Sulpizianer Anftalt ließ, wie wir gesehen haben, viel zu wünschen übrig. Wir muffen dort ben einen Le Sir als glanzende Ausnahme bezeichnen, denn die übrigen Professoren waren ihrer Aufgabe entschieden nicht ge= wachsen. Sie verförperten in sich eine vieljährige, mittelmäßige Routine. Wohl konnte ein Seminarist von gewöhnlichem Schlage sich unter diesem System zu einem tüchtigen Pfarrer ausbilden, aber die begabtere und höher aufstrebende Jugend mußte verkummern, wenn ihr nicht zufällig außerordentliche Gnaden von oben zu Theil wurden. Hätte man zu Isin Renan's priefterlichen Beruf grundlicher geprüft, seine religiöse Entwicklung mehr überwacht, für seine Wissbegierbe eine wirklich chriftliche Philosophie bereit gehalten, dann in Saint Sulpice seinen Zweifeln eine klare, gründliche Apologetik entgegen gebracht, hätte man ihn besonders mit den großen Kirchenvätern und Scholastifern vertraut gemacht und tüchtig in ber Dogmatik unterwiesen, so ware vielleicht das namenlose Unglück verhütet worden und anstatt eines Gegners des Chriftenthums, besäßen wir in ihm eine Stütze und Zierde desfelben. Das Gegentheil ift allerdings nicht ausgeschlossen, denn aus den besten kirchlichen Anstalten sind manchmal Häretiker hervorgegangen und fogar in unseren Tagen ift es vorgekommen. daß ehrwürdige, im Studium der Wahrheit ergraute Priefter von ihrem Glauben abtrünnig wurden. Niemand würde jedoch in diesem Falle das Recht haben, irgend eine Mitschuld an Renan's Abfall seinen Leitern und Lehrern zuzuschreiben, da seine geistige Entwicklung in ganz anderer Beise vor sich gegangen wäre, wenn er in jedem Lehrfache so ausgezeichnete und wohlwollende Professoren, wie Le Hir es war, gehabt hätte. »Was wäre geschehen« — frägt mit Recht Brälat d'Hulst — »wenn er auch auf anderen Gebieten, namentlich auf dem historischen, wo eine wissenschaftliche Apologetik die Ursprünge des Christenthums darzulegen hat, Alles das gefunden hätte, mas die heutigen theologischen Facultäten den nach Wiffen dürstenden Clerifern darbieten? wenn er eine sicherere Vorbereitung, weniger furchtsame Anschauungen, minder enge Grundsate und besonders Antworten gefunden hätte, welche den modernen Schwierigkeiten und Einwänden beffer angepaßt waren ?« 63) Da er indessen dies Alles nicht vorfand und es mit der Bildung des Clerus überhaupt schlechter, als heutzutage, bestellt war, so wollen wir den übereilten Schritt des noch nicht ganz dreiundzwanzig= jährigen Jünglings nicht zu hart beurtheilen.

Wenn wir uns so lange bei der ersten Lebensperiode des berühmten Schriftstellers aufgehalten haben, so geschah es hauptsächlich deshalb, weil

per

SI

zw

die

öff

fpä

er

W

IF

Ja

als

ver

hat

auc

Eg

rei

Die

für

Das

Lie

zur

für

fön

371

im

im

Fr

Be

seit

er.

in

jan

Dô

rüc

DI

rei

un

ftä

Be

fie ungewöhnlich viel Licht über sein späteres Wirken verbreitet und das Verständniß seiner Schriften sowie seiner Stellung zum Chriftenthum außerordentlich erleichtert. Sie ist auch reicher an psychologischen Momenten und in gewiffer Hinficht intereffanter, als die folgenden Meisterjahre, für die wir keine persönlichen Aufzeichnungen von ihm besitzen und uns mit dem begnügen müffen, was er hier und da in seinen Werken von sich be= richtet oder was Andere gelegentlich über ihn mitgetheilt haben. 64) Nachdem er das Seminar verlaffen hatte, begann für ihn zunächst eine Zeit drückender Entbehrungen und großen Rummers. Die bisherigen Studien befähigten ihn zu feiner öffentlichen Stellung und er mußte fich vor Allem auf bas Baccalaureat vorbereiten, das etwa unserer Maturitätsprüfung entspricht. Um ihm dies zu ermöglichen, bot ihm Abbe Dupanloup eine namhafte Gelbunterstützung an, die er indeffen dankbar ablehnte, ba seine Schwester Henriette ihm von ihren Ersparnissen 1200 Frcs. zur Verfügung stellte. 65) Aber auch diese wollte er nur im Falle äußerster Noth anrühren und so entschied er sich für den bescheidenen Posten eines Aufsehers in der Vorbereitungsschule zum Collège Stanislas, die damals vom berühmten Abbe Gratry geleitet wurde. Allein er hielt hier nicht lange aus, da er fich in der katholischen Anstalt nicht recht heimisch fühlte und überdies von dem sonderbaren Wahne gequält wurde, die Kirche wolle ihn mit Gewalt bei sich zurückhalten. So löste er auch dieses lette Band, das ihn noch an seine früheren Bekannten und Gönner knüpfte und wurde un= besoldeter Repetent in einer kleinen Knabenpension, welche zum Lyceum Henri IV. gehörte. 66) Dort hatte er für zwei Stunden täglichen Unterrichtes freie Koft und Wohnung. Das genügte ihm bei seinen geringen Bedürfniffen und da er viel Zeit für seine Studien übrig hatte, so verblieb er in seiner obscuren Lage beinahe vier Jahre, den größten Theil des Tages in Bibliotheken beschäftigt oder Vorlesungen im Collège de France besuchend.

Die Arbeitskraft Kenan's war und blieb stets eine außerordentliche, und sein Fleiß war der eines echten Benedictiners. Er setzte seine hebräischen und sprischen Studien unter Quatremère fort, sernte bei Keynaud arabisch und hatte das seltene Glück, von Eugène Burnouf in das Sanskrit und die vergleichende Grammatik der indoeuropäischen Sprachen eingeführt zu werden. Daneben vergaß er nicht die ihm zunächstliegenden praktischen Ziele und bestand alle seine Staatsprüfungen in ausgezeichneter Weise. Und diese vielen und mannigfaltigen Beschäftigungen sießen ihm noch genug Zeit und Geisteskrische übrig zu umfangreichen schriftstellerischen Arbeiten. In den vierthalb Jahren von Anfang November 1845 bis Ende April 1849 — so lange dauerten seine Functionen in der erwähnten Knaben-

eitet und das Christenthum en Momenten ifterjahre, für und uns mit von sich be= . 64) Nachdem eit drückender en befähigten Mem auf das ma entspricht. eine namhafte ine Schwester ing stellte. 65) ühren und so in der Vor= m berühmten e aus, da er und überdies volle ihn mit and, das ihn d wurde un= zum Lyceum glichen Unter= inen geringen rig hatte, so größten Theil Collège de

ßerordentliche, me hebräischen dei Reynaud das Sanskrit ven eingeführt ven praktischen er Weise. Und noch genug chen Arbeiten. S Ende April inten Knaben-

pension - schrieb er die Hauptcapitel seiner » Geschichte der semitischen Sprachen«, für die er im Jahre 1848 ben Breis Bolney erhielt. Ginen zweiten Preis bekam er in demfelben Jahre für eine Abhandlung »über die griechischen Studien im Mittelalter« und zu gleicher Zeit veröffentlichte er eine Arbeit "leber den Ursprung der Sprache", die später zu einem vollständigen Buche anwuchs. In demselben Jahre verfaßte er während feche Monaten noch einen dicken Band »Die Bukunft der Wissenschaft«, den er jedoch auf Anrathen seines Gönners Augustin Thierry vierzig Jahre im Schreibpulte ruhen ließ, um ihn erft im Jahre 1890 unverändert herauszugeben. So fonnte der arme Repetent, als er im April 1849 die kleine Penfion in der Strafe de deux Eglises verließ, 67) ohne Sorge in die Zukunft schauen. Nicht volle vier Jahre hatten ihm genügt, um nicht nur alle Staatsprüfungen abzulegen, sondern auch die Aufmerksamkeit bedeutender Gelehrter auf sich zu lenken. Burnouf. Egger, Victor le Clerc, Coufin, Augustin Thierry bewunderten seine reichen Geistesgaben und schätzten seine ausgedehnte Gelehrsamkeit. In diesen Berhältniffen kann in Frankreich, wo man immer Geld genug hat für Stipendien und wissenschaftliche Missionen, ein junger Mann sicher sein, daß die Regierung ihm die Mittel gewähren wird, seine Talente und seine Liebe zur Wiffenschaft im höchsten Grade und auf dem geeignetsten Gebiete zur Geltung zu bringen. Bevor wir jedoch die glänzende Periode, die jett für Renan's Schaffen beginnt, in furzem Umriß darzustellen versuchen, fönnen wir nicht umhin, seiner beispiellosen Ausbauer und seinem eifernen Fleiße Gerechtigkeit widerfahren zu laffen. Selten hat ein junger Mann im beständigen Rampfe mit den bittersten Entbehrungen, gang vereinsamt im großen Gewühl der Parifer Hauptfladt, ohne Rath und Beihilfe, die Freundschaft des jungen Berthelot ausgenommen, in so kurzer Zeit so Bedeutendes und Treffliches geleistet. Nicht volle vier Jahre waren vorüber seitdem er seinen Lehrern in Saint Sulpice Lebewohl gesagt hatte und er war nicht nur ein bedeutender Semitologe geworden, sondern hatte sich in fast allen Fächern des menschlichen Wiffens eine umfangreiche Gelehr= samfeit angeeignet.

Im September 1848 wurde er zum Hilfslehrer am Lyceum in Bendome ernannt, allein auf seinen Wunsch wurde die Ernennung wieder rückgängig gemacht, da er in der kleinen Provinzialstadt nicht glaubte seine Doctordissertation außarbeiten zu können. 68) Sie wird bekanntlich in Frankreich geraume Zeit nach dem Licenziat gedruckt und öffentlich vertheidigt und hat deshalb meistens den Umsang und auch den Werth eines selbstständigen Buches. Im solgenden Jahre erhielt er eine Supplentur am Versailler Lyceum, die er jedoch nur kurze Zeit versah, da er bald darauf

D:

er

25

a

fe

tı

10

2

a

fi

10

10

il

d

(

li

mit Carl Daremberg nach Italien geschieft wurde, um in den dortigen Bibliotheken Materialien für die dickbändige, in jeder Hinficht bewunderungs= würdige »Histoire littéraire de France« zu sammeln. 69) Er selbst hatte außerdem die specielle Aufgabe, über die sprischen und arabischen Handschriften der vaticanischen Bibliothek einen ausführlichen Bericht zu erstatten. 70) Die Reise dauerte acht Monate und war für ihn, der das erste Mal den gesegneten Boden Italiens betrat, eine mahre Einweihung in das Reich des Schönen, das er bis jest, ftets in Buchern vergraben, fehr unvollkommen gekannt hatte. Er benutte diesen Ausflug, um auch den Inhalt seiner Doctordiffertation, die den Averroismus behandeln sollte, bedeutend zu erweitern. Nach Paris im Jahre 1850 zurückgekehrt, erfuhr er, daß seine Schwester aus Polen, wo sie Erzieherin im Saufe des Grafen Andreas Zamonski gewesen war, nach Frankreich zurücksehren wollte. Er ging ihr bis Berlin entgegen und hatte so die Genugthnung, das Land, deffen Dichter und Philosophen ihm enge an's Herz gewachsen waren, persönlich in Augenschein zu nehmen. Berlin konnte ihm allerdings, nachdem er Italien gesehen, nicht sehr gefallen und auch die preußische Strammheit fagte seinem poetischen Gemüthe weniger zu; jedoch im Allgemeinen bewahrte er von dieser deutschen Reise recht angenehme und wohlthuende Erinnerungen.

In Paris wohnte er von jett an mit seiner Schwester, der er schwärmerisch zugethan war, stets zusammen und theilte mit ihr Leid und Freude. Sie führte den kleinen Saushalt und da fie aut deutsch verftand und ungemein belesen war, leider nur in rationalistischen Werken, unterstützte fie ihn bei seinen Arbeiten. Und diese nahmen fast alle seine Zeit in Anspruch; er gönnte sich beinahe keine Erholung. Den größten Theil des Jahres mußte er als Beamter an der großen Nationalbibliothek in Paris zubringen; die Ferien verwendete er auf wissenschaftliche Reisen. Im September 1851 besichtigte er die sprischen Handschriften des British Museum und übersette die von ihm, wie er damals glaubte, entbeckten Fragmente Melito's, eines Kirchenschrifftellers aus dem zweiten Jahrhundert. 71) Er fand auch in sprischen Uebersetzungen verschiedene Fragmente gnostischer Schriften auf und berichtete darüber. 72) Daneben verfaumte er feineswegs, neue Materialien für seine Doctordiffertation zu sammeln, die endlich im Jahre 1852 unter dem Titel »Averroës und der Averroismus« erschien. 73) Gleich darauf machte er sich an die Umarbeitung seiner im Manuscript prämiirten » Geschichte ber semitischen Sprachen« und erweiterte fie zu einem dickbändigen, sehr gelehrten Buche, das ihm für immer einen ehrenvollen Plat unter den Semitologen sichern wird. 74) Unter dem frijchen Gindrucke des allgemein hochgepriesenen Buches ernannte ihn die Académie des inscriptions et belles lettres im Jahre 1856 i den dortigen bewunderungs= n. 69) Er selbst und arabischen en Bericht zu c ihn, der das re Einweihung jern vergraben, , um auch den handeln sollte, kgekehrt, erfuhr use des Grafen cen wollte. Er ng, das Land, achsen waren, gs, nachdem er trammheit sagte einen bewahrte Erinnerungen. wester, der er t ihr Leid und eutsch verstand fen, unterstütte e seine Zeit in sten Theil des othek in Paris Reisen. Im des British ubte, entdeckten Jahrhundert. 71) ente gnostischer er feineswegs, die endlich im verro ismus« itung seiner im prachen« und ihm für immer 74) Unter dem nannte ihn die

m Jahre 1856

zu ihrem Mitgliede an Stelle des furz vorher dahingeschiedenen Augustin Thierry, des "Homer der Weltgeschichte«, wie ihn einstens Chateausbriand genannt hatte. Bei dem jungen Alter Renan's — er hatte erst dreiunddreißig Jahre — war dies eine ganz ungewöhnliche Auszeichnung und zugleich eine zarte Ausmerksamkeit, da allgemein bekannt war, wie viel er seinem Vorgänger verdankte und wie liebevoll er ihm zugethan war. 75) In demselben Jahre erweiterte er auch sein kleines Hauswesen, indem er die Tochter des Malers Heinrich Scheffer, eine Nichte des berühmten Ary, als Gattin heimführte. Ein glückliches Familienleben war ihm beschieden, das zusammen mit seiner wachsenden Berühmtheit und dem reichen Ertrage seiner Schriften ihm eine sorgenlose, heitere Existenz gewährte. Er selbst trug gerne sein Glück und seine Zufriedenheit zur Schau 76) und da er Beides in zeitlichem Wohlergehen zu finden glaubte, so hatte er allerdings auf seinem Standpunkte vollkommen Recht.

Einen großen Theil seines Glückes verdankte er übrigens seiner ununterbrochenen intensiven Thätigkeit. Als Mitglied der »Asiatischen Gesellschaft« betheiligte er sich an allen ihren Arbeiten; 77) außerdem half er Victor le Clerc bei Herausgabe der unübersehbaren Bände der »Histoire littéraire de France, 78) schrieb tritische Recensionen für das »Journal des Débats« und längere Abhandlungen für die »Revue des deux mondes«, wobei er stets seiner beliebten Maxime getren blieb: ein anständiger Schriftsteller arbeite nur für eine Zeitung und für eine Revue und habe nur einen Verleger. Dieser war der berühmte Michel Levy, der mit seinem Bruder Calmann ihn geschäftsmäßig ausbeutete, wie Renan fich gutmüthig ausdrückt, allerdings zur beiderseitigen Zufriedenheit; denn er war überzeugt, daß eine gutige Vorsehung seinen Verleger absichtlich zu seiner Ausbeutung erschaffen habe und dieser hatte von seinem Clienten höchst wahrscheinlich eine ähnliche Ansicht. 79) Man kann jedoch dem Berleger das Berdienst nicht bestreiten, von Anfang an das glänzende Talent Renan's erkannt und feine Mühe gescheut zu haben, um jeder Zeile von ihm habhaft zu werden. So entstanden die zwei geschätzten Bande Etudes d'Histoire religieuse« 1857 und »Essais de Morale et de Critique« 1859, welche früher veröffentlichte Arbeiten in wohlgeordneter Reihefolge dem Lefer darbieten. In demfelben Jahre erschien »Das Buch Siob« (»Le livre de Job«), eine ausgezeichnete Uebersetzung nebst philosophisch-kritischer Einleitung, für die Arn Scheffer die Illustrationen liefern sollte. Leider starb der geniale Künstler schon im Juli 1858, kurz nachdem er die erste Zeichnung vollendet hatte, den Besuch Satans beim Allerhöchsten darstellend, der von den himmlischen Heerschaaren umgeben, den Versucher empfängt. Für Renan und seine Frau war der Tod Ary

Scheffer's ein großes Unglück, da er an ihm einen treuen und hochgebuls deten Freund, sie einen trefflichen Onkel verlor; für die Kunst war es ein unersetzlicher Verlust, daß der großartige Plan nicht zur Ausführung gestangte, da unter den modernen Malern Niemand so tief innig, wie Ary Scheffer, die Psychologie des Schmerzes darzustellen verstand.

Ein

hab

Ric

fast

Die

ohr

unt

ein

eva

eine

ein

und

anf

ben

ich

mu

Um

enti

besc

bas

qeb

ohn

Ma

hati

bild

Mi

hat,

und

Gri

Zai

Unf

pas

war

nod

war

Rei

Er

fie

inni

Ein Jahr später (1860) veröffentlichte Renan die Uebersetzung »des Hohenliedes« (»Le Cantique des Cantiques«), die indessen trot ihrer schönen Form an wiffenschaftlichem Werthe weit hinter ber Siob= übersetzung zurückbleibt, sowohl wegen der willkürlichen Anordnung des Tertes, als auch der vielen bodenlosen Sypothesen halber, vermittelft derer er die Entstehung des Buches zu erklären versucht. Uebrigens hat das Jahr 1860 für Renan eine hervorragende Bedeutung und bildet gleichsam ben Ausgangspunkt einer neuen Periode in seinem Leben, in der seine litterarisch=politische Thätigkeit die stille Arbeit des Gelehrten mehr und mehr zurückdrängt. Die französische Regierung rustete damals mehrere wiffenschaftliche Miffionen aus und beauftragte ihn, das phonizische Küftenland archäologisch zu durchforschen, mit besonderer Berücksichtigung der alt= semitischen Runst und Epigraphik. Diese Aufgabe hat er meisterhaft gelöst, wie sein großes Reisewerk nebst Atlas (erschienen von 1864—1874) 80) hinreichend beweift. Wenn die Resultate seiner Forschungen nicht so ergiebig und glänzend waren, wie die eines Waddington in Sprien und auf Cupern, oder die eines Melchior de Bogue im Sauran und auf bem linken Ufergebiet des Jordan, so ist die Ursache davon in der gründlicheren Berftörung der phonizischen Alterthümer durch spätere Geschlechter zu suchen. Tropdem verdanken wir der Renanischen Mission wichtige, positive, auf gewissenhaften Forschungen beruhende Aufschlüsse über den eigenthüm= lichen Charafter der phonizischen Runft, ihre vermittelnde Rolle in der Hinüberleitung affyrisch=babylonischer Ginflüffe nach Griechenland u. f. w. Jedoch nicht diese Ergebniffe maren es, welche feinen späteren Arbeiten ihre eigenthümliche Richtung gaben. Denn Philologie und Archäologie, obwohl er sie fachgemäß betrieb, waren für ihn nur ein Mittel, die Bahnen der geistigen Entwicklung der Menschheit zu erforschen; und da in dieser Ent= wicklung das Auftreten der chriftlichen Religion stets das wichtigste Ereig= niß bleiben wird, so trug er sich schon seit fünfzehn Jahren mit dem Plane, eine Geschichte ihres Ursprungs zu schreiben, die natürlich nicht losgelöft werden kann vom Leben ihres göttlichen Stifters.

In dieser Lage mußte ihn natürlich die Wiege des Christenthums weit mehr als Phönizien anziehen, obwohl sie im Programm seiner Wission nicht einbegriffen war. Er machte folglich öftere Ausschüge nach dem heiligen Lande und in freien Augenblicken zeichnete er nicht nur seine persönlichen

ind hochgebil= ft war es ein sführung ge= nig, wie Arh id.

ersetung »des indessen trot ter der Hiob= nordnung des rmittelst derer gens hat das ildet gleichsam in der seine en mehr und nals mehrere izische Küsten= gung der alt= sterhaft gelöst, 64 - 1874) 80) ht so ergiebig rien und auf und auf dem gründlicheren eschlechter zu tige, positive, en eigenthüm= Rolle in der land u. s. w. Arbeiten ihre ogie, obwohl e Bahnen der in dieser Ent=

Chriftenthums seiner Wission dem heiligen e persönlichen

chtigste Ereig=

hren mit dem

atürlich nicht

Eindrücke auf, sondern auch ganze Seiten seines »Leben Jesu«. »Ich habe« — so erzählt er — » die evangelische Provinz in allen möglichen Richtungen durchstreift; ich besuchte Jerusalem, Hebron und Samarien; fast teine bedeutendere Ortschaft der Geschichte Jesu ift mir entgangen. Diese ganze Geschichte, die von fern angeschaut in den Wolfen einer Welt ohne Realität zu schwimmen scheint, erhielt auf diese Weise einen Körper und eine Festigkeit, die mich in Erstaunen versetzten. Die auffallende Ueber= einstimmung der Texte und Ortschaften, die wunderbare Harmonie des evangelischen Ideals und der Landschaft, von der jenes gleichsam wie von einem Rahmen eingeschlossen wird, waren für mich eine Offenbarung. Ich hatte ein fünftes Evangelium vor den Augen, wohl zerriffen, aber noch lesbar, und von jetzt an sah ich hinter den Erzählungen des Matthäus und Marcus, anstatt eines abstracten Wesens, das nie existirt zu haben scheint, eine bewundernswürdige menschliche Figur, welche lebte und sich bewegte. Als ich während des Sommers nach Ghazir auf dem Libanon mich begeben mußte, um dort ein wenig Ruhe zu genießen, brachte ich in flüchtigen Umriffen das mir erschienene Bild zu Papier und so ist diese Geschichte entstanden. So hatte ich, als eine schmerzliche Heimsuchung meine Abreise beschleunigte, nur noch wenige Seiten auszuarbeiten. Auf diese Weise ist das Buch in der allernächsten Nähe jener Orte entstanden, wo Chriftus geboren wurde und lebte. Nach meiner Rückfehr (October 1861) habe ich ohne Rast gearbeitet, um jene Skizze, welche ich mit Hast in einer Maronitenhütte, umgeben von fünf oder sechs Büchern, niedergeschrieben hatte, in allen Einzelheiten zu vervollständigen und zu überprüfen. « 81)

Die frischen, anmuthigen Schilderungen der betreffenden Landschaften bilden in der That das größte Verdienst des Buches. Ohne die phonizische Mission wäre es in der lebendigen Form, welche ihm der Autor verliehen hat, nie zu Stande gekommen. Renan besuchte Galiläa im März und April und hat in herrlichen Farben den See Tiberias und seine im schönften Grün und vollem Blumenflor prangende Umgebung geschildert. Unter dem Zaubereindruck der zu neuem Leben erwachenden Natur erschien ihm der Anfang des Christenthums als eine reizende Idylle, une délicieuse pastorale, 82) ein Ausdruck, der öfters in seinen Werken wiederkehrt. Es war aber noch ein zweiter Einfluß beim Entstehen bes Buches thätig. Das vom Verfasser erwähnte traurige Ereigniß, das seine Rückkehr beschleunigte, war der Tod seiner Schwester Henriette. Sie hatte ihn auf der ganzen Reise begleitet und erfrankte gleichzeitig mit ihm am Typhus in Ghazir. Er wurde durch die aufopfernde Fürsorge des Doctor Suguet gerettet, sie aber starb am 24. September 1861. Seinem tiefen Schmerz und seiner innigen Liebe hat er in schönen Worten Ausbruck verliehen, welche als

wie

ble

»P

abo

ban

Un

ihn

hät

den

best

auf

ihm

inn

riell

es

nie

über

Sa

auf

frag

gen

Dere

ließ

erfc

Err

Dam

wah

den

befr

ipra

seine

Vor

Sto

befo

welc

nou

Unn

Leihe

Widmung an die Verblichene dem »Leben Jesu« vorausgeschickt sind. Aus berfelben ift ersichtlich, was er anderwärts bestätigt, daß seine Schwester ihm nicht nur hilfreich beim Entwurf des Werkes zur Sand gieng, sondern dasselbe auch geistig beeinflußte. Sagt er doch selbst, daß »ihr hoher Verstand seit Jahren wie eine leuchtende Säule vor ihm einherwandelte« 83) und aus einer kleinen, äußerst seltenen Brochure — sie kam nie in den Buchhandel, da sie nur für nähere Bekannte bestimmt war — erfahren wir noch des Weiteren, daß fie seit ihren Zwanziger-Jahren jeden Reft von Chriftenthum abgestreift hatte und in ben Werken der sogenannten »historischen Schule« wohl bewandert war. Ihr Bruder fügt rühmend hinzu, daß später, als er mit ihr zusammenwohnte, ein paar Monate genügten, um in ihr den feinsten Sinn für historische Kritik zu entwickeln. Schon geraume Zeit vor seinem Austritt aus bem Seminar hatte fie bas religioje Gefühl als etwas vom positiven Dogma Unabhängiges aufgefaßt und alaubte, man könne eine tiefe Frömmigkeit bei vollständigem Unglauben besitzen. Dieser Gedanke kehrt öfters im »Leben Jesu« wieder und wird höchst wahrscheinlich ihr geistiges Eigenthum sein. So geschah es - was glücklicher Weise nur selten vorkommt — daß Renan, als sein Glaube zu wanken anfieng, nicht nur keinen sichern Rückhalt an den religiösen Ueberzeugungen seiner älteren Schwester fand, sondern burch ihr Beispiel im Unglauben bestärkt wurde. Da außerdem seine Frau protestantisch war und allmählich seine Meinungen sich aneignete, 84) so mußte diese von Freigeifterei und Skepticismus gefättigte häusliche Atmosphäre auf fein litte= rarisches Schaffen und in erster Linie auf sein »Leben Jesu« einen höchst nachtheiligen Einfluß ausüben.

Alls Renan im October 1861 nach Frankreich zurückkehrte, war der Lehrstuhl der hebräischen, chaldäischen und sprischen Litteratur seit dem Tode Quatremer's (1857) noch unbesetzt. Er beward sich um ihn und am 11. Januar 1862 ersolgte seine Ernennung, zum großen Aergerniß nicht nur aller Katholiken, sondern auch vieler Liberaler, die bei seinen ausgesprochen antichristlichen Grundsätzen kein ersprießliches Wirken von seiner Lehrthätigkeit erwarteten. In der That gab schon seine erste Vorlesung am 21. Februar Anlaß zu lärmenden Demonstrationen, so und schon am folgenden Tage sah sich der Minister genöthigt, ihn vom Amte zu suspendieren. Man ließ ihm jedoch seinen vollen Gehalt und hatte auch nichts dagegen, daß er seine Vorlesungen zu Hause hielt. Erst im Juni 1864 versuchte der neue Unterrichtsminister Victor Duruh diese anormale Lage auf gütige Weise zu beseitigen, indem er Kenan zum Vicedirector der kaiserlichen Bibliothek ernannte, was natürlich seine Verzichtleistung auf die Prosessius der France zur Folge haben mußte. Aber Kenan,

eschickt sind. ine Schwester iena, sondern k »ihr hoher ewandelte« 83) m nie in den erfahren en jeden Rest r sogenannten üat rühmend paar Monate zu entwickeln. hatte sie das ges aufgefaßt em Unglauben der und wird th es — was in Glaube zu igiösen Ueberir Beispiel im tisch war und ese von Frei= uf sein litte=

hrte, war der eatur seit dem h um ihn und gen Aergerniß die bei seinen Wirfen von eine erste Bor-, \*5) und schon vom Amte zu und hatte auch Erst im Juni diese anormale Vicedirector der eistung auf die e. Aber Kenan,

« einen höchst

wie alle Bretonen etwas störrig und eigensinnig, wollte durchaus Professor bleiben und wies die ihm zugedachte Entschädigung mit den Worten zurück: »Pocunia tua tocum sit.« Hierauf wurde er am 12. Juni einsach abgesetzt, was allerdings eine schwere Rechtsverletzung war, da nach den damals geltenden Gesehen kein Gymnasiallehrer und noch weniger ein Universitätsprofessor seines Amtes enthoben werden konnte, ohne daß man ihm einen regelrechten Proceß gemacht und seine Vertheidigung angehört hätte. \*6) Aber die napoleonische Regierung hatte so viel Rechtsbrüche auf dem Gewissen, daß es ihr auf einen mehr oder weniger nicht viel ankam, besonders wo es galt, einen neuen Scandal zu verhüten. So blieb Kenam außer Amt dis zum Sturze des Kaisereichs und erst Jules Simon gab ihm seinen Lehrstuhl zurück, den er dann dis an sein Lebensende inne hatte.

Durch seine Absetung erlitt Renan eine nicht unbeträchtliche materielle Sinbuße, gewann aber auch eine große Popularität. Besonders war es die demokratische Opposition, welche für ihn Partei ergriff, obwohl er nie ein Anhänger der republikanischen Regierungsform geworden ist, noch überhaupt Sympathien für die niederen Volksclassen an den Tag legte. Ia er trug sogar offen seine aristokratische Gesinnung zur Schau und sah auf alle Ungebildeten mit vornehmer Geringschähung herab, so daß es sehr fraglich ist, ob er ohne die ministerielle Maßregelung der geseierte Mann geworden wäre, dem damals alle demokratischen Organe zujubelten. Andererseits ist es kaum dem Minister zu verübeln, daß er Kenan fallen ließ, da dieser noch während seiner Suspension das »Leben Jesu« hatte erscheinen lassen.

Es fällt uns heute schwer, das ungeheure Aussehen, die sieberhafte Erregung zu begreifen, welche das Buch im Juni 1863 hervorrief. Wer damals in Paris anwesend war, weiß, daß die ersten Exemplare mit wahrem Heißhunger verschlungen wurden. Man riß sie sich förmlich aus den Händen und die Buchhändler hatten große Noth, die Nachfrage zu befriedigen. Die Auflagen folgten rasch auseinander und Monate lang sprach man in allen Salons nur vom Stifter des Christenthums und seinem neuesten Biographen. Das Buch besitzt in der That außerordentliche Vorzüge, unter denen der schöne Styl, die geschmackvolle Anordnung des Stosses und die fünstlerischen Darstellungen von Personen und Ereignissen besonders hervorzuheben sind. Dazu kommen die zahlreichen Gedankenblitze, welche allerdings oft mehr blenden als erhellen, die eleganten Uebersetzungen von ganzen Abschnitten aus den Evangesien und die gut gewählten mäßigen Anmerkungen, welche dem Ganzen einen wissenschaftlichen Anschein versleihen. Es ist begreislich, daß ein solches Werk, ohne jede Spur von Langseschen.

weiligkeit und Pedanterie, in einer klaren, edlen, oft begeisterten Sprache abgefaßt, besonders auf jene in Frankreich sehr zahlreichen Kreise einen großen Eindruck machen mußte, welche vom Christenthum überhaupt nichts wissen. Man denke sich einen ungläubigen Pariser aus den Sechziger-Jahren, der ganz außerhalb der Kirche erzogen, nie ein über Keligion handelndes Buch in den Händen gehabt, noch etwas von katholischer Dogmatik oder Kirchengeschichte gehört hatte, das Christenthum mit Condorcet als schädslichen Aberglauben verachtete und nun auf einmal las, es sei das größte Ereigniß in der Weltgeschichte und sein Stifter die erhabenste Persönlichkeit, die es je gegeben.

Ti

6

E

2

Di

if

6

fi

ei

gi

bi

lä

Di

35

m

80

ei

m

R

311

60

gr

De

fe

De

te:

sei de

De

ri

In Dentschland kann es nur höchst selten sich ereignen, daß ein Kind aufwächst, ohne je etwas vom Christenthum zu hören; in Frankreich zählen solche geistig Verkümmerte nach vielen Tausenden. Man sindet Banquiers, Kausseute, Kentiers, Gelehrte, Schriftsteller, Aerzte, Beamte, die nicht getaust wurden, nie eine Kirche betreten haben, nie mit einem Priester zusammengekommen sind, nie einen Katechismus gelesen haben. Worte wie Trinität, Incarnation, Praedestination, Transsubstantiation, Sacrament sind ihnen vollständig fremd; sie verbinden mit ihnen überhaupt keinen rechten Sinn. Ich glaube, daß in solchen Kreisen das Buch Kenan's ein gewisses Interesse für religionsgeschichtliche Fragen wachgerusen haben kann und vielleicht für Manchen Veranlassung geworden ist, sich die heilige Schrift näher lanzusehen. Von den zahlreichen Stellen, welche auf solche moderne Heiden einen nachhaltigen Eindruck machen mußten, will ich nur eine citiren. Es ist die Apotheose des Gekreuzigten:

»Ruhe jest aus in Deiner Glorie, edler Offenbarer von Geheim= nissen. Dein Werk ist vollbracht, Deine Gottheit begründet. Fürchte nicht mehr, daß das Gebäude Deiner Anstrengungen durch einen Fehler vor Deinen Angen zusammenstürzen werde. Bon jetzt an dem Bereiche der Gebrechlichkeit entrückt, wirst Du von der Höhe des göttlichen Friedens in den unendlichen Folgen Deiner Sandlungen gegenwärtig sein. Um den Preis einiger Stunden von Schmerzen, welche Deine große Seele nicht einmal berührt haben, haft Du die vollendete Unsterblichkeit gekauft. Für Jahrtausende wird die Welt von Dir abhängen. Zum Banner unserer Widersprüche erkoren, wirst Du das Zeichen sein, um welches die heißeste Schlacht gekämpft werden wird. Tausendmal mehr lebendig nach Deinem Tode, tausendmal mehr geliebt als während der Tage Deiner irdischen Vilgerfahrt, wirst Du in dem Mage der Eckstein der Menschheit werden, daß, wer Deinen Namen aus dieser Welt herausreißen wollte, fie bis in ihre Grundfesten erschüttern müßte. Zwischen Dir und Gott wird man nicht mehr unterscheiden. Bollfommener Besieger des Todes, nimm Dein

erten Sprache
1 Kreise einen
erhaupt nichts
hziger-Jahren,
on handelnbes
Dogmatif ober
cet als schädei das größte
Bersönlichkeit,

nen, daß ein in Frankreich Man findet erzte, Beamte, nie mit einem gelesen haben. Juhftantiation, nen überhaupt Buch Renan's gerufen haben ich die heilige lehe auf solche, will ich nur

von Geheim= Fürchte nicht en Fehler vor Bereiche der ichen Friedens ein. Um den ge Seele nicht ichkeit gekauft. Zanner unserer es die heißeste nach Deinem einer irdischen schheit werden, Ute, sie bis in ott wird man 3, nimm Dein Rönigreich in Besitz, wohin Dir auf der herrlichen Straße, die Du eröffnet hast, durch Jahrhunderte Millionen von Anbetern folgen werden. « 87)

Solche Stellen indessen, die übrigens in der Uebersetung viel ver= lieren, konnten keinen aufrichtigen Rationalisten, geschweige benn einen gläubigen Christen, über den antireligiösen und höchst unsittlichen Charafter des Buches täuschen. Trot allem rhetorischen Zierrath bleibt Christus nach Renan ein Mensch und dazu noch ein höchst unvollkommener. Er wirkt Wunder, weil das Volk getäuscht werden will, und sieht es gerne, wenn seine Schüler ihm übernatürliche Handlungen zuschreiben. Er freut sich über erdichtete Genealogien, welche seine Davidische Abstammung beweisen sollen. Er benützt kleinliche Kunstgriffe, um Schüler an sich zu locken und die Massen für sich günstig zu stimmen. 88) Manchmal weiß man gar nicht, was er eigentlich will und man hält ihn für einen modernen Freidenker, der an nichts glaubt und eine Religion ohne Dogma und Cultus begründen möchte; dann gibt es wieder Augenblicke, wo er einem finstern Titanen gleicht, der von dem baldigen Untergange der Welt überzengt ist und sterben muß, da seine beständigen Conflicte mit der menschlichen Gesellschaft für ihn ein längeres Leben unmöglich machen. Daneben haben wir zur Abwechslung die galiläische Idylle, wo der junge Rabbi von Nazareth mit frommen Frauen und Jüngern am See Tiberias lustwandelt und ganz in Senti= mentalität aufgeht in Träumen von einem fünftigen Reiche Gottes. So ift der Renan'sche Christus ein sonderbares Gemisch von Widersprüchen und eigentlich aus drei oder vier Persönlichkeiten zusammengeschweißt, die nichts miteinander gemein haben. Alles dies wurde dem Verfasser öfters von Rationalisten, sogar von solchen, welche ihn bewunderten, vorgeworfen und zur Genüge nachgewiesen. 89) Katholiken aber und gläubige Protestanten betrachteten außerdem mit vollem Recht das Buch als einen gehäffigen Angriff auf die chriftliche Religion und eine Herabwürdigung der erhabenen Persönlichkeit unseres Erlösers.

Die Popularität Kenan's wuchs in's Unglaubliche. Während er in Deutschland sogar von Ungläubigen wenig geschätzt wurde, gelangte er bei den romanischen Bölsern zu einer beispiellosen Berühmtheit. In Italien seierte er glänzende Triumphe und alle Gegner des heiligen Stuhls überboten sich in Lobeserhebungen seines Buches, von dem sie die Auflösung des Christenthums und die Bernichtung der katholischen Kirche sicher erwarteten. Aehnliches geschah in Frankreich, wo eine schon damals übermächtige semitische Presse das von einer semitischen Firma veröffentlichte Werk (in dem übrigens die Juden keine erbauliche Kolle spielen) als die edelste Frucht der modernen Forschung ihren Lesern anpries. Dazu kam die gerechte Entzüstung der Katholisen, welche nicht immer wohl berathen die einfachsten

Anstandsrücksichten außer Acht ließen und durch eine überaus heftige Polemik das Ihrige dazu beitrugen, dem Verkasser stets neue Reclame zu machen. Man veranstaltete sogar eine kleine Volksausgabe, dann eine größere illustrierte, die beide schnellen Absat fanden. Verkasser und Verleger machten glänzende Geschäfte.

f

B

Fi

ï

8

v

1

8

8

9

2

Das »Leben Jesu« war indessen nur die Einleitung zu einer umfang= reichen » Geschichte des Christenthums« (Histoire des Origines du Christianisme). Der zweite Band »Die Apostel« erschien schon 1866, gieng aber ziemlich unbeachtet vorüber, da er kein abgerundetes Ganze bildet und Vieles wiederholt, was schon im ersten Bande besser und fürzer gesagt worden war. Bemerkenswerth ift, daß die Auferstehung Christi und die vierzig Tage bis zu seiner Himmelfahrt hier viel mehr Plat einnehmen und als eine lange Reihe von Hallucinationen, welche Maria Magdalena und einige Apostel gesehen haben sollen, dargestellt werden. Die Bekehrung des heil. Paulus und viele sandere übernatürliche Ereignisse werden auf ähn= liche Weise für krankhafte, größtentheils hypnotische und suggestive Vorgänge Das Buch macht infolge bessen einen peinlichen, gleichsam spiritistischen Eindruck und bricht mitten im Jahre 45 nach Chr. ab, als Vaulus und Barnabas, Johannes und Marcus ihre erste apostolische Reise antraten. Nur die letten Capitel über die allgemeine damalige Weltlage und über die Religionspolitik im römischen Reiche enthalten manche treffliche, auch heute noch brauchbare Gedanken.

Viel höher steht » Der heilige Paulus« (1869) und fand auch größere Anerkennung. Sowohl die Anordnung des Inhalts, als auch die Krische und Lebendigkeit der Darstellung lassen nichts zu wünschen übrig. Der Verfasser hatte in den Jahren 1864 und 1865 mit seiner Gemahlin Briechenland, Rleinasien und Egypten bereift und bei diefer Gelegenheit die wichtigsten Schauplätze der apostolischen Thätigkeit des heil. Paulus in Augenschein genommen. Er besuchte Athen, Korinth, Philippi, Teffalonice, Ephejos, Antiochien, Laodicea und Koloffae und vermochte deshalb alle diefe Orte nebst ihren Umgebungen in recht anmuthiger und fünstlerischer Weise zu schildern. Wiewohl auch in diesem Bande Vieles sich vorfindet, das unfer chriftliches Gefühl verlett, und obschon das übernatürliche Element im Wirken bes großen Heidenapostels auf alle mögliche, manchmal geradezu lächerliche Weise zurückgebrängt wird, so sollte er doch von keinem Theologen und Historiker unberücksichtigt bleiben, da er neben großen stylistischen Schönheiten, eine unerschöpfliche Fülle von feinen, auf gründlicher Kenntniß des Alterthums beruhenden Schlüffen und Bemerkungen dem wißbegierigen Leser darbietet. Um wenigsten gelungen ift die Darstellung des Verhältnijses, welches zwischen dem heil. Paulus und den übrigen Aposteln stattgefunden haben soll. Hier iberaus heftige zue Reclame zu um eine größere Serleger machten

u einer umfang= Origines du en schon 1866, tes Ganze bildet nd fürzer gesagt Christi und die einnehmen und Magdalena und Bekehrung des erden auf ähn= estive Vorgänge ichen, gleichsam h Chr. ab, als vostolische Reise Weltlage und anche treffliche,

und fand auch 3, als auch die vünschen übrig. einer Gemahlin Gelegenheit die jeil. Paulus in pi, Tessalonice, eshalb alle diese tlerischer Weise indet, das unser ement im Wirken lächerliche Weise und Historiker chönheiten, eine des Alterthums Leser darbietet. welches zwischen jaben soll. Hier

ift der Verfasser ganz in den Anschauungen der Tübinger Schule befangen, welche schon damals (1869) als veraltet gelten konnten. Da es mir unmöglich ist, Details zu berühren, so muß ich hier auf dassenige verweisen, was ich über diese Frage in meinem »Ursprung des Christenthums«°) gesagt habe und dies um so mehr, als ich mit Schrecken gewahre, daß meine jezige Abhandlung den ihr von der löbslichen Redaction des Lev-Jahrbuches gestatteten Umfang schon bedeutend überholt hat.

»Der heil. Paulus« erschien in einer nicht allzugunftigen Zeit, da die Aufmerksamkeit der Christenheit zuerst vom vaticanischen Concil, dann vom deutsch=französischen Kriege und der Wegnahme Roms durch die Ita= liener in Anspruch genommen worden war. Noch ungünstiger gestaltete sich das Jahr 1873 für den »Antichrift«, als Frankreich gänzlich unter dem frischen Eindrucke der Gräuelherrschaft der Commune von wilden Parteitämpfen durchwühlt wurde und Niemand die nöthige Muße hatte, sich in die Offenbarung Johannis zu vertiefen. Das Buch erzählt in meisterhafter Form die großartigen Ereignisse, welche von der Gefangenschaft des heil. Paulus in Rom bis zur Zerftörung Jerufalems über die Weltbühne giengen. Die Schilderung der Christenverfolgung, die Charafteristik Nero's, die Darstellung von Judaeas Untergang gehören zu dem Schönsten, was je in französischer Sprache darüber geschrieben wurde. gedanke des Buches, daß die Apokalypse ein Manifest der Juden-Christen gegen Paulus sei und die Erwartung einer baldigen Rückfehr Nero's die Veranlassung zur Abfassung des neutestamentlichen Schriftstückes gegeben habe, ift freilich von Grund aus verfehlt, wie ich des Weiteren in meinem »Ursprung des Christenthums« nachzuweisen versuchte.91)

In den beiden folgenden Bänden: »Die Evangelien und die zweite Generation« (1876) und »Die chriftliche Kirche« (1879) führte Renan die Geschichte des Urchristenthums dis zum Tode des Antoninus Pius fort. Beide Werke stehen den vorerwähnten bedeutend nach und leiden nicht nur an Mangel von Uebersichtlichkeit, wegen des allzureichen, eng zusammen= gedrängten Stoffes, sondern auch an zahlreichen Wiederholungen. Die Evan= gelienfrage z. B., welche hier von Neuem in Angriff genommen wird, war von ihm schon aussührlich in den langen Einleitungen zum »Leben Fesu«, zum »Hntichrist« und außerdem in besonderen Excursen behandelt worden. Dazu kommen noch mannigsache Widersprüche zwischen früheren und späteren Darstellungen, da der Versasser im Verlause der vierzehn bis sechzehn Sahre, welche zwischen den ersten und den beiden vorzletzten Bänden der »Geschichte der Anfänge des Christenthums« verslossen, seine Meinung in Betreffs einiger wichtiger Punkte der Evangelienkritit

mehrmals änderte, wie ich in der erwähnten Schrift an einigen Beispielen gezeigt habe. 92)

De

be

er

fö

311

W

ge

Gi

3

23

Di

es

5

mi

fül

M

un

231

me

Ch

M

ma

De

ein

וסמ

ge

fict

ftü

»T

Be

Dr

un

wo

ähi

me

ein

וסט

Ur:

De

Der siebente und lette Band: »Marcus Aurelius und bas Ende der alten Welt«93) ist unstreitig der vollendetste und schilbert die Entwickelung unserer Kirche, sowie den Riedergang des classischen Beiden= thums unter ber Regierung bes großen Kaijers und darüber hinaus bis zum Tode seines unwürdigen Nachfolgers. Da ich unmöglich in ein paar Zeilen alle Vorzüge und Mängel, alle Wahrheiten und Frrthümer des schönen, sorgfältig ausgearbeiteten Buches auch nur flüchtig andeuten kann, so muß ich mich auf eine allgemeine Bemerkung über ben litterarischen und wissenschaftlichen Werth des Gesammtwerkes beschränken. Jeder unparteiische Leser wird zugeben, daß der erstere den zweiten in jeder Hinsicht weit über= wiegt. Das ift nun schon ein gewisser Nachtheil; benn sieht man auch gänzlich ab von dem pamphletartigen Charafter einzelner Abschnitte, von der unauf= hörlichen Effecthascherei und dem geringschätzigen Tone, in welchem von Sachen und Personen, die uns heilig find, gesprochen wird, fo kann auch der schönfte Styl den Mangel an wissenschaftlichem Gehalt nicht er= feten. Die Grundgedanken nämlich, welche gleichsam den Kern des fieben= bändigen Werkes bilden, zu dem noch ein achter Band mit den Indices hinzukam94), sind fast alle der Tübinger Schule entlehnt und diese wird doch heute selbst von ihren Verehrern als ziemlich antiquiert betrachtet; was bagegen der Verfasser von eigenen Hypothesen hinzugefügt hat, ist so unhaltbar, daß weder Katholiken noch Rationalisten sich damit weiter beschäftigt haben. Es ist wirklich Schade, daß das Lieblingswerk Renan's, an welchem er zwanzig Jahre mit Ausdauer und Hingebung gearbeitet hat, in Kurzem der Vergessenheit anheimfallen wird.

Und nicht viel besser wird es seinem zweitem Hanptwerke ergehen, der vielgerühmten »Geschichte des Bolkes Frasl«, von der bei Lebzeiten des Berkassers drei Bände erschienen, der vierte vor Kurzem veröffentlicht wurde und der fünste schon in Druck gegeben ist. <sup>95</sup>) Wenn man bedenkt, daß Kenan beinahe ein Sechziger war, als er das große Werk auszuarbeiten begann, so wird man der Formschönheit und Gedankenfrische desselben volle Bewunderung zollen und darin eine glänzende Bestätigung der alten Wahrheit sinden, daß Uebung nicht nur den Meister mache, sondern auch im Stande sei, das heilige Feuer der Ingend ungeschwächt bis in's höchste Alter hinein zu halten. Ueber den wissenschaftlichen Inhalt dieser Vorgeschichte des Christenthums, wie der Verfasser das Werk oft zu bezeichnen pflegte, vor dem Erscheinen des letzten Bandes ein vollständiges und abschließendes Urtheil abzugeben, wäre vielleicht zu früh. Sosviel steht indessen schon heute fest, daß die beiden ersten Bände den Unforsviel steht indessen schon heute fest, daß die beiden ersten Bände den Unfors

en Beispielen

s und das d schildert die ischen Heiden= er hinaus bis h in ein paar Frrthümer des ndeuten fann, erarischen und er unparteiische icht weit über= t auch gänzlich on der unauf= welchem von so fann auch halt nicht er= rn des sieben= en Indices id diese wird etrachtet: was at, ist so un= eiter beschäftigt 's, an welchem

werke ergehen,
i der bei Leb=
Rurzem ver=
(5) Wenn man
s große Werk
Vedankenfrische
de Bestätigung
Meister mache,
d ungeschwächt
ritlichen Inhalt
das Werk oft
ndes ein voll=
t zu früh. So=
nde den Anfor=

at, in Kurzem

derungen der modernen Wissenschaft nicht mehr entsprechen. Renan hielt bekanntlich in seiner Jugend nicht viel von der Asspriologie und später war er zu alt und zu vielseitig beschäftigt, um sich mit ihr näher befassen zu können. Deshald ignovierte er ihre Resultate ganz einfach, um nicht genöthigt zu sein, die beiden ersten Bände umzuarbeiten. Nun hat gerade diese junge Wissenschaft am meisten für die Aufhellung der ältesten jüdischen Geschichte gethan und der Leser fühlt sich enttäuscht, darüber so wenig zu ersahren. Ein anderes Gebrechen, an welchem »Die Geschichte des Volkes Iraöl« leidet, ist die Abhängigkeit derselben von der rationalistischen Bibelkritik, besonders von den verschiedenen Pentateuchtheorien. Sobald diese hinfällig werden, versiert sie ihre wichtigste Stüze. Achnlich sist es dem »Leben Fesu« ergangen, das nach Auflösung der Tübinger Schule, gleich einem entwurzelten Baume, auf dem Strome der Alles mit sich fortreißenden Kritik dem großen Weere der Vergessenheit zugesführt wird.

Die großartige Productivität Renans war mit den beiden historischen Werfen keineswegs erschöpft. Er arbeitete täglich zehn bis zwölf Stunden und schuf unaufhörlich Neues. Man hat überhaupt eine sehr unvollkommene Vorstellung von seinem reichen, sich auf allen Gebieten versuchenden Geiste, wenn man nur seine » Geschichte des Volkes Ifraël « und » die Anfänge des Christenthums « kennt; er war außerdem Politiker, Dichter, Philosoph, Moralist, Redner und Essanist, und nach allen diesen Richtungen hat er manches Ausgezeichnete geschaffen, das unstreitig seine wissenschaftlichen Leistungen überdauern wird. Im Jahre 1869 bewarb er fich vergeblich um ein Mandat für die Deputiertenkammer und schrieb infolge dessen eine Reihe von politischen Artikeln, die später zu dem vortrefflichen Buche: »Die geistige und moralische Reform« vereinigt wurden. 96) Dort finden sich auch die bekannten Briefe an Dr. Strauß und einige andere Schrift= stücke ähnlichen Inhalts, die während der Kriegszeit verfaßt wurden. Seine »Philosophische Dialoge und Fragmente« entstanden um dieselbe Beit.97) Dann warf er sich auf die Dichtkunst und verfaßte philosophische Dramen, von denen einige leider hart an das pornographische Gebiet streifen und wie z. B. »Die Aebtissin von Jonarre« lieber nicht gedruckt worden wären. 98) Die Uebersetung des Roheleth (l'Ecclésiaste) ist einer ähnlichen Gemüthsstimmung entsprungen; der ehrwürdige Verfasser des alttesta= mentlichen Lehrbuches wird seines erhabenen Charafters entkleidet und zu einem blasirten Epicuräer gestempelt, der einen höchst raffinirten Stepticismus vorträgt. 99) Daneben, gleichsam zur Erholung, schrieb Renan ausgezeichnete Urtifel für das »Journal des Savants«, das »Journal des Debats«, die »Revue des deux mondes«, von benen die meisten später in den »Nouvelles Etudes d'Histoire religieuse« 1884 und in den »Mélanges d'Histoire et de Voyages« 1890 verseinigt wurden. Es finden sich darunter sehr gediegene Sachen, aber auch Manches, was unser religiöses Gefühl beleidigt. Ueberhaupt ist es schwer, den Philosophen vom Sophisten, den Gelehrten vom leichtsinnigen Litteraten, den Enthusiasten vom Spässemacher streng zu scheiden, indem man gewöhnlich Gefahr läuft, ihn zu strenge oder zu milde zu beurtheilen. Als sehrreiches Beispiel dafür können die beiden Bände »Discours et Conférences« 1887 und »Feuilles détachées« 1892 bezeichnet werden, die ein höchst buntes, kunstreich zusammengesetztes Mosaik von ernsten akabemischen Keden und fröhlichen Toasten, sentimentalen Plaudereien und patriotischen Kundgebungen, grob jovialen Spässen und wehmüthigen Gewissersorschungen oder sarkastischen Kritiken in reicher Auswahl dem erstannten Leser darbieten.

fo

11

a

a

fi

n

ic

0

fc

tf

eō

fe

n

10

pl

23

Renan mußte in den zwei letten Jahrzehnten seines Lebens sehr häufig Reden, Ansprachen oder auch Vorträge halten, und er that es nicht nur gerne, sondern bereitete fich dazu auch mit großer Sorgfalt vor. Fast jedes seiner oratorischen Stücke ist ein kleines Runstwerk. Der Academie française gehörte er seit 1879 an und hielt nicht nur die Lobrede auf seinen großen Vorgänger Clande Bernard, sondern auch öfters die Begrüßungs-Unsprachen an nen eintretende Mitglieder. Außerdem war er seit 1880 Präsident der Société Asiatique und sprach dort gewöhnlich in den Jahressitzungen. Bei vielen Preisvertheilungen mußte er als Delegierter bes Ministeriums das Wort ergreifen und noch häufiger bei litterarischen Zusammenkunften, besonders bei den berühmten »celtischen Diners« und ähnlichen fröhlichen Festgelagen. Am liebsten war ihm jedoch sein kleiner Hörsaal im Collège de France, wo er zweimal wöchentlich vor einem nicht zahlreichen, aber gewählten Bublicum von Fachgelehrten über hebräische Grammatik und phonizische Epigraphik Vorträge hielt, die mehr den Charakter von gemüth lichen Plaudereien, als streng gelehrter Borlesungen hatten. Nur dort konnte man Renan als Professor tennen lernen und als solcher war er wirklich ausgezeichnet, denn er theilte sein reiches Wiffen den Buhörern stets auf die angenehmste, geistreichste und anregendste Weise mit und war in dieser Hinsicht das Ideal eines Professors. Alle, die ihn einmal gehört hatten hingen auch mit großer Liebe an ihm und konnten es kanm begreifen, wir ihr so harmloser und gutmüthiger Lehrer zugleich der angefeindetste Mant in Frankreich sein sollte. Da fie seine litterarischen Publikationen gewöhnlich gar nicht lafen oder nur aus Zeitungsberichten kannten, jo mußte aller dings der Grammatiker und Epigraphiker auf sie einen ganz anderen Ein druck machen, als der Verfasser des Deben Jesu« oder der Dichte gieuse« 1884
es« 1890 ver=
then, aber auch
et ist es schwer,
nigen Litteraten,
ndem man ge=
enrtheisen. Als
eurs et Coneseichnet werden,
on ernsten aka=
klandereien und
hmüthigen Ge=
uswahl dem er=

bens sehr häufig nicht nur gerne, es seiner oratori= caise gehörte er oßen Vorgänger 3=Unsprachen an O Präsident der Jahressitzungen. Ninisteriums das menkünften, beelichen fröhlichen al im Collège zahlreichen, aber Grammatik und ifter von gemüth Nur dort konnte war er wirklich ern stets auf die d war in dieser al gehört hatten m begreifen, wie efeindetste Mann tionen gewöhnlick so mußte aller nz anderen Ein der der Dichte bes »Caliban«. Diese stille, anspruchslose Thätigkeit im Collège de France, wo er trotz einer schmerzlichen ansreibenden Krankheit seine Borslesungen bis zu den Sommerserien 1892 regelmäßig fortsetzte (er starb bestanntlich am 2. October), war für das Fachstudium der semitischen Sprachen in Frankreich in jeder Hinsicht segensreich und hat auf diesem Gebiete rege Nachahmung gefunden. Nicht minder fruchtbringend war seine eisrige Theilsnahme am großen »Corpus inscriptionum semiticarum« und an dem vielbändigen Sammelwerke: »Histoire litteraire de France«. Durch diese letzteren Arbeiten werden Kenan's Verdienste bei Fachgesehrten auch dann noch dankbare Anerkennung sinden, wenn sein ephemerer Kufals Theolog und Philosoph schon längst verschollen sein wird.

Ich muß es bei diesen kurzen Andeutungen bewenden lassen; eine ausführlichere Besprechung aller streng wissenschaftlichen Leistungen Renan's würde den Rahmen einer Abhandlung überschreiten oder könnte sogar, sollte fie ihren Gegenstand erschöpfen, zu einem ganzen Buche anwachsen. Wiewohl ich jedoch die mir gesteckten Grenzen schon überschritten habe, kann ich unmöglich von Renan scheiden, ohne in einem flüchtigen Bilde seine Lebensanschauung zusammengefaßt zu haben. Das schulde ich dem Leser und auch der historischen Bedeutung Renan's. Er war ja nicht nur ein Gelehrter, sondern auch ein Philosoph, und der culturelle Einfluß, den er in seinem Vaterlande und anderwärts ausübte, war nicht weniger durch seine geschichtlichen und philologischen Arbeiten, als durch seine philosophi= schen Anschauungen bedingt. Diese gaben allen seinen Schriften ihre eigen= thümliche Färbung, und selbst da, wo er rein wissenschaftliche Probleme behandelte, suchte und fand man gewöhnlich eine philosophische Doctrin. Aber hatte Renan überhaupt eine Philosophie? Seine Verehrer bejahen es und halten sie für bedeutend; Andere sprechen sie ihm gänzlich ab. Man hat sogar behauptet, indessen wohl mit Unrecht, sein System scheine gewesen zu sein, überhaupt kein System zu haben. Denn obwohl es wahr ist, daß er bei allen Denkern Anschauungen fand, die ihm zusagten und obwohl er gelegentlich zu behaupten pflegte, daß alle Syfteme gleich wahr und gleich falsch wären, so kehren doch gewisse Meinungen in allen seinen Werken wieder und können als sein philosophisches Credo betrachtet werden. In diesem Sinne hat man das Recht, von einer Philosophie Renan's zu reden, tropdem er keinen ihrer Theile systematisch ausgeführt noch sich die Mühe gegeben hat, ihre Grundsätze und deren gegenseitigen Zusammenhang ernstlich zu prüfen; er hat dies zu thun sogar dort unterlassen, wo es die Sache durchaus ersorderte, nämlich in seinen speciell philosophischen Schriften. Als solche betrachten wir »Die Zukunft der Wiffenschaft«, von der ich bereits erwähnte, daß sie schon im Jahre 1848

un

Un

bei

un

ger

tra

(31

un

W

Be

fid

Er

bel

las

ter

ver

thi

mi

me

au

Si

Re

zw

Das

Si

die

3111

lice

die

fül

fan

un

un

Du

bet

niedergeschrieben wurde und erst 1890 in beinahe unveränderter Form im Buchhandel erschien; dann seine »Philosophische Dialoge und Fragmente« sowie die interessante Abhandlung »Eine philosophische Gewissensorschung«, zuerst in der »Revue des deux mondes« veröffentlicht, dann wieder abgedruckt in den »Losen Blättern.« 100) Sie stammt aus dem Jahre 1888, als er schon ein 65jähriger Greis war. Zwischen ihr und der »Zukunft der Wissenschunger Greis war. Zwischen ihr und der »Zukunft der Wissenschunger Staunen, daß während dieser langen Zeit seine philosophischen Grundanschauungen sich nur sehr wenig verändert haben. Als Rebenwerke können, der Absicht des Versassers gemäß, seine philosophischen Dramen gelten 101) und das schon erwähnte Buch »Von der geistigen und moralischen Reform«.

Wollen wir nun erfahren, was eigentlich ber Alles verspottende oder wenigstens bezweifelnde Verfasser für sicher und untrüglich hielt, so geben seine »Philosophische Dialoge« den gewünschten Aufschluß. Er schrieb sie in Versailles 1871, wohin er sich vor dem Aufstand der Commune geflüchtet hatte und wo er während seiner einsamen Spaziergänge all das Unheil beklagte, das über sein Vaterland hereingebrochen war. Dumpf grollte von Paris der Kanonendonner herüber, wo sich die Communarden verzweifelt wehrten, und Nachts färbte sich der Himmel purpurroth vom Widerschein der ungeheueren Feuersbrünste. Wahrlich eine eruste Zeit, um über die ewigen Probleme unsers Daseins nachzudenken und aufrichtig ihre Lösung zu versuchen. Kenan verhehlte sich keineswegs die Wichtigkeit seiner Aufgabe.

Das sonderbare Buch zerfällt in drei Theile: Gewißheiten, Warscheinlichkeiten, Träume. In diese drei Rubriken hat er sein ganzes philosophisches Soll und Haben eingetragen. Dreierlei hält er für gewiß: daß es keinen persönlichen Gott gebe, keine Unsterblichkeit der Seele, kein übernatürliches Eingreisen der Gottheit in hen Lauf der Weltereignisse, folglich keine geoffendarte Religion! Alle positiven Religionen sind seiner Meinung zusolge nur ein Nothbehelf, das große Welträthsel auf irgend eine Weise zu erklären. Aber er glaubt nicht, daß eine höhere Persönlichkeit als die menschliche in der Natur oder über derselben existiere. Zwar macht die Welt den Eindruck eines wohlgeordneten, harmonischen Ganzen; da man indessen nirgends dis auf den heutigen Tag directe Spuren eines göttlichen Wirkens entdeckt habe, so müsse man annehmen, daß Alles nach unabänderlichen Gesehen sich vollziehe. Vis jeht sei nie eine Ausnahme von jenen Gesehen zu Gunsten der Menschheit constatiert worden. Daraus solge mit unerbittlicher Consequenz, daß Gott keinen Antheil nehme am Loose

verter Form im Dialoge und hilosophische und es «
tern. « 100) Sie ger Greis war. en bemnach un=
Staunen, daß schauungen sich ver Absicht bes (101) und das moralischen

rspottende oder hielt, so geben . Er schrieb sie der Commune rgänge all das war. Dumps Communarden urpurroth vom ernste Zeit, um und aufrichtig die Wichtigkeit

heiten, Warer sein ganzes
er sein gewiß:
der Seele, kein
Weltereignisse,
nen sind seiner
hsel auf irgend
re Persönlichkeit
re. Zwar macht
a Ganzen; da
e Spuren eines
daß Alles nach
Ausnahme von
d. Daraus folge

unseres Geschlechts, sonst wäre er wenigstens einmal zur Vertheidigung der Unschuld aufgetreten und hätte der guten und gerechten Sache zum Siege verholsen. Aber die Geschichte der Menscheit sei von Grund aus schlecht und unmoralisch; unsere Gesellschaft, auch wenn sie es wollte, vermag nicht gerecht zu sein; und Gott habe nie weder versucht, noch vermocht, diese traurige Lage abzuändern; folglich könne es überhaupt keinen persönlichen Gott geben. Daraus folge, daß auch das Gebet keinen Zweck habe, also unnütz sei, denn nie habe ein Gebet irgend einen Erfolg herbeigesührt. Wäre das Gebet nichts weiter als der reine Ausdruck der Liebe oder der Bewunderung, so könnte man es allenfalls noch gelten lassen; aber gewöhnslich beten die Menschen um Abwendung von drohendem Unheil oder um Erfüllung ihrer Wänsche, und ein solches Gebet könnte nur als eine Beleisdigung der Gottheit aufgefaßt werden, die jedoch glücklicher Weise nicht beleidigt werden kann, da sie, dem Verfasser zu Folge, gar nicht erzistiert.

Nach diesen Aussührungen, die an Alaxheit nichts zu wünschen übrig lassen, könnte man versucht sein, Kenan für einen ganz gewöhnlichen Materialisten zu halten. Aber weit gesehlt! Der gelehrte Materialismus des verslossenen Jahrhunderts (sagt Renan) scheint mir einer der größten Irrthümer gewesen zu sein, die es überhaupt je gegeben hat.

Und so läßt unser Autor auf jene erste Reihe von Gewißheiten, die, wie wir sahen, rein negativer Natur waren, gleich eine zweite folgen, die mehr positiv zu sein scheinen. Als Eudogus (eine der in den Dialogen auftretenden Personen) erstaunt fragt: »Ist das Deine ganze Theologie? Sie ift doch wunderbar negativ! « entgegnete Philalethes (hinter dem Renan sich verbirgt): »Warte nur! Ich habe Euch ja gesagt, daß ich in der Theologie zwei Sätze als sicher annehme. Ebenso, wie ich es als un= zweifelhaft ansehe, daß keine fremde Laune, kein besonderer Wille in das Gewebe der Weltereignisse einzugreifen vermag, bin ich auch fest überzeugt, daß die Welt einen Zweck habe und an einem geheimnisvollen Werke arbeite. « Hierauf führt der Verfasser weitläufig aus, welcher Art und Gestaltung diese Arbeit sei. »Wie jede Pflanze, « sagt er, »dem Wasser und dem Lichte zustrebt, wie jedes Thier bemüht ist, die Form seiner Gattung zu verwirklichen, ebenso streben die Völker, die Religionen, die Menschheit, ja sogar die ganze Welt instinktmäßig einem großen Plane zu und wollen ihn auß= führen. Es gibt in der Welt einen unermeglichen Drang, eine unaufhalt= same Anstrengung, einen allgemeinen nisus, um Einheit und Harmonie und zuletzt ein universelles Bewußtsein in der Welt hervorzubringen. Diese unaufhörliche Bewegung, dieses unbegreifliche und unendliche Werden, das durch eine forgsame, beständige Entwickelung zur Verwirklichung des Selbst= bewußtseins hintreibt, das ist Gott, oder eigentlich das Göttliche. Gott ist

m

M

De

Bi

fe

n

(8

ei

ei

DE

bi

D

ni

80

hi

al

m

hi

Le

ei

w

De

3

ri

gi

111

M

(3

6

im Thiere und im Kinde gegenwärtig, im ungebildeten und im genialen Menschen. Gott ist die Vernunft derjenigen, die selbst keine haben; die ge= heimnißvolle Sprungseder, die Alles nach dem Gesetz der Aesthetik und Eurrythmie in Bewegung setz; er ist die Zahl, die Waage und das Maß, welche der Welt Harmonie und Ewigkeit verliehen haben. «So spricht Re= nan in seinen philosophischen Dialogen. Ganz ähnlich äußert sich Anti= stius (ebenfalls ein verkappter Renan) im »Priester von Nemi, «da er der ihn liebenden Sybille Carmenta solgende Weisung gibt: »Die Götter, denen Du geweiht bist, existiren vielleicht nicht, aber es gibt etwas Gött= liches und dem gehörst Du an.

Ich übergehe alle Wahrscheinlichkeiten und Träume, welche den zweiten und dritten Theil des Buches anfüllen und will nur kurz erwähnen, daß zu den letzteren vom Verfasser der endgiltige und unbedingte Sieg des Guten gerechnet ist, welcher gleichbedeutend sei mit der Verwirklichung eines idellen Selbstbewußtseins: »Ist dieses fertig, dann wird auch Gott da sein,« ruft Renan begeistert aus, »vorläufig jedoch ist seine Existenz und alles Gute nur ein schöner Traum.«

Die Philosophie Renan's wäre demnach eine Art oder Abart von Hegel'schem Pantheismus, nur ist sie viel unklarer und auch verschwom= mener, als das System des berühmten deutschen Denkers. Während für diesen der beständige Fortschritt zum Guten und zur Wahrheit ein unum= stößliches, sicheres, absolutes Weltgesetz ist und in Folge dessen seiner ganzen Lebensanschauung eine große, erhabene Energie verleiht, die freilich auf Bergötterung des Menschen hinausläuft, hält Renan die glorreiche Fortentwickelung unseres Geschlechtes und den finalen Triumph des Guten und der Wahrheit für einen schönen Traum. Denn ganz sicher ist für ihn nur Eins, nämlich daß wir Alle in dieser Welt einem unbefannten Ziele gezwungen und ganz wider unseren Willen zustreben müssen. Die Welt benehme sich, wenn wir Renan glauben sollen, dem Menschen gegenüber als ein recht hinterlistiger Tyrann, der uns durch allerhand höchst abscheuliche, machia= vellistische Aniffe und Aunststücke seinen egoistischen Absichten dienstbar mache. Es sei ein unberechenbares Glud, daß nur Wenige dieses lieblose Verfahren gewahr werden, sonst würde das Leben auf dieser Erde rein junmöglich sein. Die Natur habe ein Interesse daran, daß jedes Individuum tugend= haft sei, aber vom Standpunkt ber persönlichen Sonderinteressen betrachtet sei das ein reiner Betrug, weil das Individuum von seiner Tugend keinen zeitlichen Nuten davontrage. Allein die Natur bedarf der tugendhaften In= dividuen, um ihre unbekannten transcendentalen Zwecke zu verwirklichen. Gewöhnlich setzt Renan an Stelle der Natur das Göttliche und wendet gerne die ihm aus früheren Jahren geläufige chriftliche Terminologie an, um seine

d im genialen haben; die ge= lesthetik und Eu= und das Maß, So spricht Re= rt sich Anti= Remi, da er: Die Götter, ot etwas Gött=

iche ben zweiten erwähnen, daß gte Sieg des irklichung eines auch Gott da e Existenz und

der Abart von ich verschwom= Während für heit ein unum= n seiner ganzen die freilich auf Norreiche Fort= des Guten und ihn nur Eins, iele gezwungen t benehme sich, als ein recht euliche, machia= ienstbar mache. ölose Verfahren rein junmöglich oiduum tugend= essen betrachtet Tugend feinen gendhaften In= wirklichen. Ge= wendet gerne ie an, um seine

Leser besto sicherer irre zu führen. Deßhalb sagt er: »Der große Mann müße an dem Betruge mitarbeiten, der die Grundlage des Weltganzen bilde. Der beste Gebrauch, den man von seinem Genie machen könne, sei, sich als Mitschuldigen Gottes zu bekennen, seiner ewigen Politik beizustimmen und ihm behilstlich zu sein beim Aufstellen der geheinmißvollen Netze, in welche Gott und die Natur die unwissenden Individuen einfangen und zum Wohl der Gesammtheit hinters Licht führen, indem sie ihnen erhabene Tugendsbilder vorspiegeln.

Auf dieser nebelhaften, an aller Wahrheit und allem Guten verzweifelnden, jeglichen Unterschied zwischen Gutem und Bösem aufhebenden Naturphilosophie, hat Renan seine Ethik aufgebaut. Sie ist ein abstoßendes Gemisch von christlichen Redensarten, die ihren wahren Inhalt gänzlich eingebüßt haben, und einer bodenlosen Verzweiflung, die sich in den Mantel eines autmüthigen Optimismus einhüllt und damit endigt, auch diesen zu verspotten. So behauptet der Verfasser — und was sein Vaterland anbelangt, vielleicht mit Recht — daß der alte Glaube erschüttert sei, welcher früher den Menschen zum tugendhaften Leben behilflich war; er sei indessen durch nichts ersetzt worden. Für die Gebildeten reiche ein gewisses Surrogat aus, das dem früheren Idealismus entnommen ift und dem zufolge Alle noch unter dem Einfluß der alten Gewohnheit handeln. Wir sind dem Thiere ähnlich (fagt Renan in seinen Dialogen), das vom Physiologen seines Ge= hirns beraubt worden ist und tropdem gewisse Lebensfunctionen verrichtet, an die es von Jugend auf gewöhnt war. Aber diese instinktmäßigen Be= wegungen werden mit der Zeit schwächer und sie müssen endlich aanz auf= hören. »Gut zu handeln, auf daß Gott mit uns zufrieden sei, kann viel= leicht Manchem als eine leere Formel erscheinen, aber es war wenigstens ein Schatten. Wir Anderen leben eigentlich vom Schatten eines Schattens; wovon aber werden unsere Nachfolger leben?«

Bei diesem moralischen Nihilismus angelangt, fühlt jedoch Renan, daß derselbe im praktischen Leben nicht leicht durchführbar ist und deshalb greift er auf die christliche Ethik zurück, nachdem er sie vorher sorgfältig ihres Inhaltes entblößt hat.

Die beste Lebensregel sei, stets so zu handeln, als ob Alles, was die christliche Religion lehrt, wahr wäre. Man müsse also sein Leben so ein=richten, als wenn es einen persönlichen Gott und eine unsterbliche Seele gäbe. Gott und Seeele sind ihm zufolge zwei Hypothesen, ohne die viele Erschei=nungen in der Welt sich gar nicht erklären lassen. Wir sehen ja auch keinen Aether, wir sühlen keine Atome und doch nimmt sie die Physik an, um die Geheimnisse der Natur besser erklären zu können. Auf ähnliche Weise seine Gott und die menschliche unsterbliche Seele nothwendig, um die Welt=

geschichte begreifen zu können. Gott als Weltschöpfer sei vielleicht ein etwas grober Begriff, aber ungefähr geht Alles jo von Statten, als wenn die Welt wirklich erschaffen worden wäre. Die Seele eristiert vielleicht nicht als selbständige Substanz, aber ungefähr geschieht Alles so, als wenn sie existierte. Nach diesem sonderbaren Geständniß, welches einem vollständigen philosophischen Bankerott gleichkommt, tröftet uns der Verfasser, daß es vielleicht nach Millionen von Jahren mit der Wahrheit besser bestellt sein werde. Heute wissen wir noch nicht, ob ein allmächtiger Gott die Welt regiere, aber in der unendlichen Zeit, die sich vor uns ausdehnt, sei ja Alles möglich. sogar ein allwissender Gott. Dann wird er auch gut und gerecht sein, und wenn er es einmal so weit gebracht haben wird, ist volle Aussicht vorhanden, daß er alle diejenigen in's Leben zurückrufen werde, die hier auf Erden am großen Werke der Gerechtigkeit gearbeitet und den Triumph der= selben vorbereitet haben. Dann wird auch am Ende der Zeit der allbewußte und allaütige Gott jedes Unrecht wieder gut machen, jeden Schaden erseken, alle Thränen abtrocknen und wie gewöhnlich, so schließt auch hier Renan ben frommen Erguß seines Herzens mit einem Bibelcitat: Absterget Deus omnem lacrymam ab oculis eorum.

Die angeführten Stellen find zum Theile seinen »Philosophischen Dialogen«, zum Theile seinem » Examen de conscience philosophique« entnommen und können als Beweis dienen, daß Renan bis in seine letten Lebensjahre hinein die Hauptfragen der Philosophie und Moral entweder leichtfertig oder spaßhaft oder auch ganz oberflächlich und in unflarer Beise behandelt hat. Diese Art und Beise besaß allerdings einen gewiffen Reiz für alle diejenigen, welche bemüht sind, frankhafte Sentimen= talität mit grobem Naturalismus zu vereinigen; aber tiefer und edler angelegten Naturen war eine solche frivole Lebensauffassung im höchsten Grade widerwärtig. Denn philosophische Frrthümer haben nur dann ein Unrecht auf unsere Toleranz und Achtung, wenn sie von einer ernsten Dialektik und fittlichem Gefühle getragen werden; Renan aber hat es nie verstanden noch gewollt, logisch zu denken. Er hat es nicht verstanden, weil er sich nie gründlich mit den Hauptfragen der Philosophie auseinander zu setzen ver= suchte und er wollte es nicht, weil er den litterarischen Effect über Alles hochhielt. Er glaubte seine Phraseologie zu bereichern, seinem Styl größere Clafticität zu geben, seiner Rhetorik bedeutendere Wirkung zu verleihen, wenn er alle Systeme und Religionen, sogar seinen eigenen Skepticismus belächeln und zersetzen würde. Denn er ist nicht einmal ein Skeptiker im gewöhnlichen Sinne des Wortes, sonst hätte er ja sich zu einem bestimmten System bekennen müssen, und seiner Meinung nach war die Zeit der Systeme umwiderbringlich vorüber. »Wir gehen«, fagt er irgendwo, »alle Syfteme der ielleicht ein etwas t, als wenn die vielleicht nicht als wenn sie existierte. tändigen philosodaß es vielleicht stellt sein werde. Welt regiere, aber a Alles möglich. gerecht sein, und lle Aussicht vorrde, die hier auf en Triumph der= r Zeit der allbe= n, jeden Schaden schließt auch hier

at: Absterget

hilosophischen nce philosoiß Renan bis in ophie und Moral hlich und in un= rdings einen ge= hafte Sentimen= er und edler an= 1 höchsten Grade ann ein Anrecht ten Dialektik und verstanden noch weil er sich nie er zu setzen ver= effect über Alles em Styl größere ng zu verleihen, en Skepticismus ein Skeptiker im einem bestimmten Zeit der Systeme

alle Systeme der

Reihe nach durch, oder was noch mehr werth ist, wie begreifen und verstehen sie alle zu gleicher Zeit.«

So lehrt er in der That, daß die Welt, die Materie, die Bewegung einen Anfang in der Zeit gehabt haben müffen und daß es trokdem keinen Schöpfer noch Weltregierer gebe; er behauptet, daß gewiffe Wahrheiten absolut nothwendig für das Wohl der Menschheit seien, und daß dessen= ungeachtet ihnen keine Wirklichkeit entspreche; er glaubt, daß die Erforschung der Wahrheit das höchste Ziel des menschlichen Lebens sei und leugnet, daß es überhaupt sichere, absolute Wahrheiten gebe. In diesem Sinne will er ungefähr alle Systeme begreifen und kein eigenes haben, alle Religionen erforschen und an keine glauben. Manchmal vergleicht er seinen Verstand mit der camera obscura eines Photographen und freue sich herzlich, daß in seinem Kopfe Thörichtes und Erhabenes auf gleiche Weise sich widerspiegele, und er ist entzückt, aus seinem Inneren so viele schöne Photographien hervorholen, sie bewundern und dem Publicum anbieten zu können. Aber keines von diesen flüchtigen Bildchen hat je einen Theil seines Geistes gebildet; und wenn man ihn fragen wollte, wer denn eigentlich der Photograph sei, der in ihm alle diese schönen oder häßlichen, komischen oder jarkastischen, abschreckenden oder wohlgefälligen Gestalten hervorbringe, so würde er mit einem spöttischen Lächeln antworten, er wisse es nicht, aber nach Millionen von Jahrhunderten wird es vielleicht Jemand wissen.

## Anmerkungen.

- 1) Egl. Baul Bourget, Essais de Psychologie contemporaine. Baris 1886, p. 49.
- <sup>2</sup>) Bgl. feinen Artifel »Après M. Renan« in ber Revue des deux mondes 1892, 15. nov.
- 3) Journal des Débats, 10. Oc= tober 1892.
  - 4) Revue Bleue, 8. October 1892.
- 5) Souvenirs d'enfance et de jeunesse. Paris 1883.
  - 6) Souvenirs etc., p. 130.
  - 7) Ebendaselbst, p. 139.
  - 8) Ebendaselbst, p. 153.
  - 9) Ebendaselbst, p. 158.

- 10) Ebendaselbst, p. 181.
- 11) Ebendaselbst, p. 184.
- 12) Ebendaselbst, p. 185.
- 13) Ebendajelbst, p. 195.
- 14) Ein jest wenig gelesener Philosoph (1794—1862), Schüler Consin's und Berfasser der Histoire de la philosophie en France au XIX° siècle. Zu Ledzeiten war er seines ehrenwerthen Charakters und seiner Uneigennützigkeit wegen hoch geschätzt.
  - 15) Souvenirs etc., p. 221.
- 16) Die kleine, schöne Villa kam im Jahre 1655 burch Kauf an die Sulpicianer und wurde durch Anbau zweier langen Flügel verunftaltet.

- 17) Am bekanntesten ist seine Histoire littéraire de Fénelon. Paris 1843. Auch sein Buch Du pouvoir du pape sur les souverains au moyen âge, Paris 1839, war für jene Zeit sehr gründlich geschrieben.
  - 18) Souvenirs etc., p. 245 n. 246.
- 19) Die Institutiones theologicae erschienen Lugduni 1780—1784 in 6 Bänden; die Institutiones philosophicae ebendaselbst 1782 in fünf Bändchen.
- 20) Bgl. z. B. den Abschnitt De i dearum natura, Bd. II, p. 126 sq. Ich citire nach der Ausgabe von 1827, welche die dritte in unserem Jahrhundert ist und von Prof. Doneh veranstaltet wurde. Beachtenswerth ist, daß überall, wo der Text der früheren Ausgaben von Malebranche abweicht oder gegen ihn polemisirt, Prof. Doneh diesen in Schutz nimmt und seine Antorität wiederherstellt. Bgl. Tom. I, p. 54; Tom. II, p. 41 bis 46.
- 21) Tom. II, p. 149: Cartesius, sanioris apud recentiores philosophiae parens merito nuncupatus. Dasselbe Lob wird auch an anderen Stellen, stets mit denselben Worten wiederholt.
  - 22) Lgl. Souvenirs etc., p. 250.
  - 23) Ebendaselbst, p. 251.
  - 24) Ebendaselbst, p. 247.
  - 25) Ebendaselbst, p. 248.
  - 26) Ebendaselbst, p. 248.
- 27) Ebendaselbst, p. 249. Victor Consin war bekanntlich in seiner Jugend ein Anshänger der Schelling'schen Identitätsphilossophie, worüber vgl. das Vuch von H. Taine, Les Philosophes français au XIX. siècle. Paris 1860, p. 122 u. sgd. Später wurde er Spiritualist mit christlicher Färbung. Leroux ist dagegen stets Pantheist geblieben.
  - 28) Souvenirs etc., p. 260.
  - 29) Ebendaselbst, p. 261.
  - 30) Ebendaselbst, p. 262.

- 31) Souvenirs etc. p. 273.
- 32) Ebendaselbst, p. 276.
- 33) Ebendaselbst, p. 237.
- 34) Ebendaselbst, p. 274.
- 35) Ebendaselbst, p. 288.
- 36) Ebendaselbst, p. 277.
- 37) Bgl. den interessanten Brief ebendaselbst, p. 278.
- 38) LgI. Souvenirs etc., p. 289 Einen schönen Nachruf hat Renan dem berühmten Semitologen in seinen Questions contemporaines, p. 164—184 gewidmet.
  - 39) Souvenirs etc., p. 292.
  - 40) Souvenirs etc., p. 292.
  - 41) Ebendaselbst, p. 298.
  - 42) Ad Hebr. XI. 6.
  - 43) Souvenirs etc., p. 298.
  - 44) Ebendaselbst, p. 282.
  - 45) Ebendaselbst, p. 295.
  - 46) Ebendaselbst, p. 297.
  - 47) Ebendaselbst, p. 293.
  - 48) Ebendaselbst, p. 308.
  - 49) Ebendaselbst, p. 309.
  - 50) Souvenirs etc., p. 310.
  - 51) Ebendaselbst, p. 310.
  - 52) Ebendaselbst, p. 311.
- 58) Abbé Cognat war Mitschüle Renan's in Saint Sulpice und sein beste Freund. Er hat mehrere von dessen Briese im »Correspondant« vom 25. Janua 1883 veröffentlicht und außerdem eine inter essente Studie: »M. Renan hier es aujourd'hui«. Paris 1883 heransgegeben Die bezüglichen Briese hat Renan in seiner Souvenirs etc., pp. 381 fgd. wieder abgedruckt.
  - 54) Lgl. Souvenirs etc., p. 384.
  - 55) Ebendaselbst, p. 385.
  - 56) Ebendaselbst, pp. 299 u. fgd.
- <sup>57</sup>) Dieses lange Schreiben vom 6. September 1845 findet sich in den Souvenirs etc., pp. 314—321.
  - 58) Egl. Souvenirs etc., p. 316.
  - 59) Ebendaselbst, p. 312.
- 60) Bgl. »Dialogues et fragmens philosophiques, pp. 25-49.

etc. p. 273. . 276. . 237. . 274.

. 277. Lessanten Brief eben

irs etc., p. 289 hat Renan dem be t seinen Questions p. 164—184 ge

etc., p. 292. etc., p. 292. 298. I. 6. etc., p. 298.

. 282. . 295. . 297.

. 308. . 309. etc., p. 310. . 310.

311.

nt war Mitschile wice und sein beste re von dessen Briese nt« vom 25. Janua außerdem eine inter Renan hier et 1883 herausgegeben hat Renan in seine p. 381 fgb. wiede

irs etc., p. 384. . 385. p. 299 n. fgb. Hreiben vom 6. Sep id in den Souve 321.

irs etc., p. 316. . 312. ues et fragmens

op. 25—49.

61) Bgl. den Brief an Abbé Cognat vom 12. November 1845, mitgetheilt in den Souvenirs etc., pp. 391 sq.

62) Bgl. seinen Artikel: M. Kenan im Correspondant« vom 25. October 1892, pp. 200 n. 201.

63) Ebendaselbst, p. 202.

64) Außer den schon angeführten Artikeln und Abhandlungen verweisen wir noch auf einen inhaltreichen Nekrolog Renan's von G. Monod im Novemberheft der »Contemporary Review« 1892, wieder abgedruckt in der »Revue Historique«, 1. Seft 1893 und auf die gediegene Notice sur la vie et l'oeuvre de M. Renan, gelesen von James Darmfteter in der Jahressitzung der Société Asiatique am 22. Juni 1893, veröffentlicht im »Journal Asiatique« desselben Jahres. Beide Verfaffer find enthusiastische Verehrer des Verstorbenen. Ich konnte auch einige mündliche Nachrichten benützen von Personen, die ihn näher gefannt haben. Außerdem finden sich mehrere biographische Mittheilungen in Renan's »Feuilles détachées«, Paris 1891, die gleichsam einen Ergänzungsband zu seinen Souvenirs etc. bilden.

65) Bgl. Souvenirs etc., p. 324.

<sup>66)</sup> Bgl. Ebendaselbst, pp. 328, 395 u. 399—401. Ueber seine innere Stimmung nach seinem Austritt aus dem Seminar berichtet er pp. 329—330.

67) Heute Rue de l'Abbé-del'Epée hinter bem Luxemburger Garten.

68) Bgl. seine schöne Rede »Kann man in der Provinz arbeiten?« abgedruckt in den »Feuilles détachées«, pp. 93 11. sgd.

69) Die staunenerregende »Histoire littéraire de la France,« in ber jedem gallischen oder französischen Schriftsteller von den ältesten Zeiten an eine genaue biographische und bibliographische, oft sehr umfangreiche Abhandlung gewidmet ist, wurde im Jahre 1728 von den Benes

dictinern begonnen und in zwölf Banden bis zur Mitte bes XIII. Jahrhunderts fortgeführt. Im Jahre 1763 unterbrochen, wurde das Unternehmen auf Cabinetsbefehl Napoleons im Jahre 1807 vom Institut de France wieder aufgenommen, oder eigentlich im Auftrage besselben von der Académie des inscriptions et belles lettres. Der 13. Band erschien jedoch erst im Jahre 1814. Hierauf belebte sich die Publication unter Vorsit des ge= lehrten Danon und gelangte in 6 weiteren Bänden beinahe bis an's Ende des XIII. Sahrhunderts. Mit noch größerem Gifer wurde sie von Victor Le Clerc, einem glänzenden Humanisten, gefördert, als er im Jahre 1838 den Borfits in der Redactions= commission übernahm. Allein die Materialien waren unterdessen so mächtig angewachsen, daß noch vier weitere Bände (XX-XXIII) nöthig waren, um das XIII. Jahrhundert zum Abschluß zu bringen. Außerdem vermochte er noch vor seinem Tode gemein= schaftlich mit Renan die allgemeine Ein= leitung zum XIV. Jahrhundert zu schreiben. welche bei Michel Lévy in Separatausgabe in zwei starken Bänden erschienen ift.

70) Beröffentlicht im »Journal asiatique« von 1850 (Februar bis April).

71) Bor Renan hatte schon Cureton dieselben Fragmente drucken lassen, jedoch noch nicht der Deffentlichkeit übergeben. Er stellte bereitwilligst dem jungen Franzosen feine Druckbogen gur Berfügung und biefer gab den sprischen Text nebst lateinischer Uebersetzung im Spicilegium Solesmense der Benedictiner von Solesmes, Band II., pp. XXXVII et sq. her= aus. Später erkannte man, daß die ver= meintliche Melitonische Apologie eine Ab= handlung »leber die Wahrheit« sei. Einige Monate nachher veröffentlichte auch Cure= ton denselben sprischen Text nebst englischer Uebersetzung in seinem Spicilegium Syriacum etc. London 1855.

72) Bgl. »Journal asiatique« 1852 avril et sq.

- Paris 1852. Die zweite verbesserte Ausgabe erschien 1861.
- stème comparé des langues semitiques etc. Paris 1855.
- 75) Siehe Renan's Artifel über Augustin Thierry in seinen Essais de Morale et de critique. Paris 1859, pp. 103 sq.
- 76) Bgl. Souvenirs etc., pp. 371 —376.
- 77) Er gehörte ihr seit 1847 an; seit 1850 war er beständiger Mitarbeiter des »Journal asiatique«; seit 1865 Secretär, seit 1880 Präsident der Gesellschaft.
- <sup>78)</sup> Siehe Anmerkg. Nr. 68. Mehrere hierauf bezügliche Arbeiten werden weiter unten erwähnt.
- 79) Das Berhältniß zu seinem Berleger bespricht Kenan recht humoristisch und liebenswürdig in den Souvenirs etc., pp. 350 sq. und in den Feuilles détachées in der Borrede.
- 80) Mission de Phénicie. Texte 1 vol. in 40, pp. 888. Atlas in folio composé de 70 planches etc.

<sup>81</sup>) Vie de Jésus. Introduction, p. XCVIII. (19e édit.)

- 82) Ebendaselbst, p. 70.
- 83) Souvenirs etc. p. 321.
- 84) Bgl. z. B. Die Widmung v. Saint Paul.
- 85) Die Antrittsvorlesung erschien zuerst als besondere Broschüre unter dem Titel: De la part des peuples sémitiques dans l'histoire de la civilisation, später wurde sie den Mélanges d'Histoire et de Voyages, Paris 1890, einverleibt. Die am meisten anstößige Stelle lautet: «Einunvergleichlicher Mann so groß, daß, odwohl hier Alles vom Standpunkte der positiven Wissenschaft beurtheilt werden muß, ich denjenigen nicht widersprechen möchte, die von dem ausnehmenden Charakter seines Werkes betrossen, ihn Gott nennen u. s. w.« (p. 18).

- se) Alle auf die Absetzung Renan's bezüglichen Actenstücke sinden sich in den Questions contemporaines, pp. 241 bis 250. Bgl. auch La Chaire d'Hébren au Collège de France, ebendaselbst pp. 191—239.
  - 87) Vie de Jésus, p.440 (19. édit).
- 88) Bgl. ebenbaselbst, pp. 265, 267, 274, 279; hauptsächlich aber die empörende Erklärung des Lazaruswunders (1e édit p. 359), welche von der 13. Aussage ar (p.372), etwas modificirt wurde, aber nichtsbestoweniger die Glaubwürdigkeit und die Wahrheitsliebe des Erlösers in Frage stellt
- 89) Bgl. 3. B. ben Artifel »Strauf und Renan« in Zeller's Vorträgen um Abhandlungen, Leipzig 1865, pp. 439, 440 465 2c. Außerdem Strauß, das Leben Jesu für das deutsche Volk u. s. w., Leipzig 1864, pp. 37 und 484.
- <sup>90</sup>) Der Ursprung des Christenthums Mainz 1885. Bgl. den Abschnitt über Paulinismus und Petrinismus, pp. 203 fgd
  - 91) Ebendaselbst, pp. 161 fgd.
  - 92) Ebendaselbst, p. 113.
- 98) Marc-Aurèle et la fin du monde antique. Paris 1882.
- 94) Histoire des Origines du Christianisme. Index Général. Şarii 1883.
- 95) Histoire du peuple d'Israël. Tome premier. Paris 1887. Tome deuxième. Paris 1889. Tome troisième. Paris 1891. Tome quatrième. Paris 1893.
- 96) La Réforme intellectuelle et morale. Baris 1872.
- 97) Dialogues et Fragmens philosophiques. Baris 1876.
- 98) Der Caliban, eine Sathre auf die Pöbelherrschaft, erschien 1878; l'Eau de Jouvence 1880, le Prêtre de Nemi 1885 und l'Abbesse de Jouarre 1886. Sie wurden nebst zwei unbedeutenden Gelegenheitsdichtungen von Neuem heranse

gung Renan's bezüg-1 sich in ben Que-2 aines, pp. 241 bis 2 haire d'Hébren 2 ance, ebendaselbi

is, p. 440 (19. édit). ft, pp. 265, 267, daber die empörende die 13. Auflage and twurde, aber nichtsburdigkeit und die dies in Frage ftellt Artifel »Strauf er's Vorträgen und 1865, pp. 439, 440

des Christenthums Abschnitt über Pautus, pp. 203 fgd. . 161 fgd.

trauß, das Leben Golf u. s. w., Leipzig

113. e et la fin du mis 1882.

s Origines du lex Général. Paris

euple d'Israël iš 1887. Tome Tome troisième uatrième. Paris

intellectuelle 72.

Fragmensphi-1876.

ine Sathre auf die 1878; l'Eau de rêtre de Nemi e Jouarre 1886. inbedeutenden Ge-Renem heransgegebenals Drames philosophiques. Baris 1888.

99) L'Ecclésiaste, traduit de l'hébreu etc. Paris 1881.

100) Examende conscience philosophique in ben Feuilles détachées, pp. 401—443.

101) Bgl. die Borrede zu den Drames philosophiques. 102) In seinen akademischen Reben und in den meisten seiner litterarischen Aussäge sinden sich ebenfalls philosophische Ausschaumgen theils kurz angedeutet, theils aussührlich entwickelt. Bgl. z. B. seine Loberede auf Claude Bernard (Discours et Conférences, pp. 1—45), seine Begrüßung Pasteur's (ebendaselbst, pp. 95 fgb.), seine Aritit der Philosophie Amiel's (Feuilles Cétachées, pp. 353 fgb.) u. s. w.



